سِلسِّلَة الرَسَائِل الجَامِعيَة (٥٣)

# القيالي في القينة

دِرَاسَة تَأْصِيْليَّة عَقْدُيَّة

إعداد عَبداً لله السويد عَبداً لله السويد

<u>ۉؖڵؙۯؙڗؙۘڵڵڡؘؘۻ</u>ؠۣ۫ۘڵڎ ؞ٮٮ؞ێ؋ دَارُالْهَدِيُ النبَوِيّ مصر

# عبدالله عبدالعزيز السويد، ١٤٢٨هـ

فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

السويد، عبدالله عبدالعزيز

القتال في الفتنة / عبدالله عبدالعزيز السويد – الرياض ١٤٢٨ هـــ ٢٢٢ ص ؛ ... سم ردمك: ٥-٣٣٢-٥٨ -٩٧٨-٩٩٦

١- الفتن في الإسلام ٢- القتل (فقه إسلامي) أ. العنوان ديوي ٢٤٣

رقم الإيداع: ۱٤۲۸/۷۲۷۲ ردمك: ۵-۷۳۲-۸۵-۱۹۹۸

> جَمِيعُ الْحُقُوقِ مَحُفُوظَةٌ الطَّابُعَة الأولِيٰ ١٤٢٩هـ - ٢٠٠٨م

الناشر دارالهدي النبوي للنشروالتوزيح مصر ـ المنصورة ت: ١٢/٧١٤٥٠ ـ ١٨٢٥١٢٥١٠٠

دارالفضيلة للنشروالتوزيح الرياض ١١٤٢ ـ ص. ب ١١٤٢ه تليفاكس ٢٣٣٣٠٦٣

#### المقدمية

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره ، ونتوب إليه ، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ، ومن سيئات أعمالنا ، من يهده الله فلا مضل له ، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك ، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله ، أشرف المرسلين وخاتم النبيين صلى الله عليه وعلى آله الطيبين الطاهرين وصحابته والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين وسلم تسليمًا كثيرا . أما بعد

فإن من أقوم المناهج إقامة الحياة على أسس صحيحة أن تعرض وقائعها ومشكلاتها على الكتاب و السنة ، حيث يمكن فهم الوقائع والمشكلات فهمًا سديدًا ، ويجد الناس للمشكلات حلاً رشيدًا .

ومن هذه المشاكل التي لا تخفى على كل مسلم مطلع على أحوال عالمنا الإسلامي ما يعج فيه من المخالفات التي تبعد الأمة عن النصر المرجو لها ، لأنها كلما أقدمت على خير وشارفت الوصول إليه رماها الشيطان وأعوانه بفتنة هوجاء، أقل آثارها إطالة الأمد ، ومضاعفة الشدة ،وصعوبة التوصل إلى الحل ، ومع كل ذلك فإن رجاءنا في الله وحده لم ينقطع لأن شدة الأزمة دليل على قرب الفرج ، والفرج يكون بعد توفيق الله بدراسة مشاكل الأمة حتى يتبين لها الحق فتتبعه ، والباطل فتجتنبه ، فإذا فعلت ذلك بصدق وإخلاص مكن الله لها في الأرض ونصرها على أعدائها ، وإن من أكبر هذه المشاكل التي ينبغي دراستها على ضوء العقيدة ما يحصل بين أبنائها من الفتن التي ربما أدت إلى الاقتتال ، الذي سببه الرئيسي هو خفاء العقيدة الصحيحة عليهم في هذا الجال الخطير .

والشريعة الإسلامية قد عالجت هذه الفتنة من جميع جوانبها مشخصة أدواءها ووصفت دواءها ، حيث عالجت أسبابها قبل وقوعها وعوامل إخمادها بعد وقوعها، من منطلق عقدي يشع من الكتاب والسنة ، فعالجت الاختلاف

والافتراق الذي غالبًا ما يؤول بدوره إلى التباغض ثم التنازع ثم التقاتل ، وحيث إن هذا الموضوع الخطير المقرون بالشرك بالله والـذي سبب كـثيرًا مـن المشاكل في مسيرة الأمة المسلمة ، لا يوجد مجموعاً في مصـدر واحـد يلـم أطرف مـن جميع جوانبه، فإني بعد استخارة الله عز وجل ، واستشارة العلماء حفظهم الله ، اخترته موضوعًا لنيل درجة الماجسـتير ، وعنوانـه : (القتال في الفتنة .. دراسـة تأصـيلية عقدية) .

# والله ولى التوفيق ،،،

#### أسباب اختبار الموضوع

١ - التنبيه إلى كثرة الهرج "القتل "الذي أخبر به نبينا صلى الله عليه وسلم وأنه يكون في آخر الزمان.

٢- التنبيه إلى الوعيد الذي توعد الله به قاتل النفس بغير حق .

٣-كثرة القتل بين الفرق الإسلامية .

٤-كثرة ما ينشر من جرائم القتل داخل المجتمعات الإسلامية الذي أرى سببه الرئيسي ضعف العقيدة الإسلامية .

٥ – الاقتتال من أجل الأخذ بالثأر ، الذي هو من أمور الجاهلية .

7- هذه الأسباب مجتمعه ، دفعتني إلى تناول هذا الموضوع الخطير ، منبهًا إلى خطورته ومحذرًا من وقوعه ، ولأن المعصية مع تكرارها و وقوعها بكثرة مع عدم الإنكار من أهل العلم ، يظن مرتكبها أنها ليست بمعصية ، وأي مفسدة أعظم من انقلاب الحقائق على الناس حتى يروا الباطل حقا والحق باطلاً ، والسكوت عن مثل هذه المواضيع يجر العصاة على التمادي في باطلهم ، فتعظم المصيبة وتقوى شوكة الباطل على الحق ، ويضعف أهل الإصلاح عن مقاومة الشر، والنبي صلى

الله عليه وسلم قد حذر من سفك الدماء ، وأخبر أن حقوق العباد أول ما يحاسبون عنها يوم القيامة فقال: "أول ما يقضى بين الناس بالدماء "(١).

#### غطة الرسالــة

لقد دعت طبيعة البحث أن يقسم إلى مقدمة وتمهيد ، وخمسة فصول وخاتمة. أما المقدمة فقد اشتملت على الآتي :

١ - أهمية الموضوع .

٢- سبب اختيار الموضوع .

٣- خطة البحث.

٤- منهج الرسالة .

أما التمهيد فذكرت فيه ملخصًا للضروريات الخمس ووجوب المحافظة على هذه الضروريات ، وهي ، الدين ، والنفس ، والعقل ، والمال ، والعرض .

أما الفصول الخمسة فهي كما يلى:

الفصل الأول: معنى قتال الفتنة مع ذكر نماذج من تاريخ المسلمين.

وقسمته إلى مبحثين :

المبحث الأول : معنى قتال الفتنة وأنواعه . ويشتمل على أربعة مطالب :

المطلب الأول : تعريف قتال الفتنة .

المطلب الثاني: أنواع قتال الفتنة .

المطلب الثالث : تعريف الفتنة .

المطلب الرابع : أنواع الفتنة .

<sup>(</sup>۱) البخاري مع الفتح ، كتاب الرقائق ، باب القصاص يوم القيامة ۱۱/ ۳۹۰ ح رقم (۱۲۷۸) . (۱۹۷۳) ، و مسلم بشرح النووي ۲/ ۱۹۲ ح رقم (۱۹۷۸) .

المبحث الثانى: نماذج من قتال الفتنة في تاريخ المسلمين. ويشتمل على ثلاثة مطالب:

المطلب الأول : نموذج من قتال الفتنة من عصر الصحابة رضي الله عنهم .

المطلب الثاني: نموذج من قتال الفتنة من عصر التابعين رحمهم الله.

المطلب الثالث: نموذج من قتال الفتنة في عصرنا الحاضر.

الفصل الثابي : حالات قتال الفتنة ودوافعه .

وقسمته إلى مبحثين:

المبحث الأول: حالات قتال الفتنة. ويشتمل على أربع مطالب:

المطلب الأول: عدم ظهور المحق من المبطل.

المطلب الثابي : القتال بين طائفتين مسلمتين .

المطلب الثالث : غياب الإمام ، وعدم وجود قيادة شرعية واضحة .

المطلب الرابع: القتال في طلب الملك وآثاره.

المبحث الثاني: دوافع قتال الفتنة . ويشتمل على أربعة مطالب :

المطلب الأول: شبهات دينية.

المطلب الثاني: أطماع دنيوية .

المطلب الثالث: مواقف شخصية.

المطلب الرابع: دور الأعداء في إثارة قتال الفتنة.

الفصل الثالث: حكم القتال في الفتنة وواجب المسلم عند وقوعه.

ويتكون من ثلاثة مباحث :

المبحث الأول: الأدلة العامة على حكم القتال في الفتنة. ويشتمل على مطلبين:

المطلب الأول: تعظيم الدماء.

المطلب الثابي : تحريم الاختلاف و الافتراق .

المبحث الثانى : الأدلة الخاصة في حكم القتال في الفتنة .

ويشتمل على ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: الأدلة من القرآن الكريم.

المطلب الثانى: الأدلة من السنة.

المطلب الثالث: موقف الصحابة رضي الله عنهم ، والسلف بعدهم من القتال في الفتنة .

المبحث الثالث: واجب المسلم عند وقوع قتال الفتنة.

ويشتمل على أربعة مطالب:

المطلب الأول : الاعتزال و الهروب من الفتنة .

المطلب الثاني: التخذيل ومنع الناس من القتال في الفتنة .

الطلب الثالث: الاشتغال بعبادة الله عند وقوع الفتن.

المطلب الرابع : حكم الدفاع عن النفس و المال و العرض عنـد وقـوع قتـال الفتنة .

الفصل الرابع: آثار قتال الفتنة و نتائجه.

ويتكون من مبحثين :

المبحث الأول: آثار قتال الفتنة. ويشتمل على ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: انعدام الأمن وإثارة الرعب.

المطلب الثابي: الانشغال عن الجهاد لإعلاء كلمة الله .

المطلب الثالث: الآثار النفسية والاجتماعية على الفرد و المجتمع.

المبحث الثاني : نتائج قتال الفتنة . ويشتمل على ثلاثة مطالب :

المطلب الأول: تمزيق و إضعاف وحدة الأمة .

المطلب الثابي: ظهور الفرق والأحزاب المتصارعة .

المطلب الثالث: ضياع الحقوق و سفك الدماء.

الفصل الخامس : وسائل دفع قتال الفتنة .

#### ويتكون من مبحثين :

المبحث الأول: وسائل دفع قتال الفتنة قبل وقوعه. ويشتمل على ثلاثة مطالب:

المطلب الأول: الحرص على جمع كلمة المسلمين.

المطلب الثاني: تعميق الأخوة الإيمانية .

المطلب الثالث: التحذير من دعاة الفتنة.

المبحث الثاني : وسائل دفع قتال الفتنة بعد وقوعه . ويشتمل على مطلبين :

المطلب الأول: التحاكم إلى الكتاب و السنة .

المطلب الثاني: إصلاح ذات البين.

وأما الخاتمة فقد احتوت على أهم النتائج .

وأما الفهارس فقد تنوعت لتشمل:

١- فهرس الآيات القرآنية .

٢- فهرس الأحاديث النبوية .

٣- فهرس الآثار .

٤- فهرس الأعلام .

٥ - فهرس الكلمات الغريبة .

٦- فهرس البلدان .

٧- فهرس الفرق .

٨- فهرس الأيام و الوقائع .

٩- فهرس المصادر و المراجع .

١٠- فهرس الموضوعات.

وأبقيت في هذه الطبعة فهرس المصادر والمراجع والموضوعات حتى لا يكبر الكتاب .

#### منهجي في الرسالة

- ١ عزوت الآيات بذكر اسم السورة ورقم الآية .
  - ٢- خرجت الأحاديث من مصادرها .
- ٣- لم أذكر في هذه الرسالة إلا الأحاديث الصحيحة .
  - ٤- اختصرت الحواشي اختصاراً غير مخل.
- ٥- إذا كان الحديث في البخاري أو مسلم أو في أحدهما اكتفيت بالعزو إليهما .
- ٦- إذا كان الحديث خارج الصحيحين أو أحدهما فإني أعزوه إلى ثلاثة
   مصادر فأكثر وأذكر بعض من صححه من العلماء .
- ٧- عزوت الحديث إلى الكتاب ثم الباب ثم رقم الجزء و الصفحة ثم رقم الحديث ليسهل الرجوع إليه .
  - ٨- عزوت الآثار إلى مصادرها الأصلية .
    - ٩- شرحت الغريب من الكلمات .
      - ١٠ ترجمت للأعلام .
- ١١ عند ذكر المعاجم والموسوعات غالباً لم أشر إلى أرقام الصفحات لأنها
   مرتبة حسب الحروف الهجائية .

وأخيرًا فقد تعمدت أن تكون الرسالة شاملة جامعة مختصرة فلم أستطرد في النقولات بل اعتمدت أن تكون الصبغة العامة للرسالة الأدلة من الكتاب والسنة وأعلق على الغامض منها ، بما يفي ويوضح المراد لأن البحث العلمي ينبغي أن يكون ذا صبغة علمية مستمدة من الأدلة الشرعية، تميزه عن غيره من الدراسات التي تحتاج إلى إطالة بقصد التسلية وتحريك العواطف .

وفي الحتام أسأل الله عز و جل أن يجزل الأجر و المثوبة لكل من أعانني على استكمال البحث وأن يجعل ذلك في موازين حسناتهم .

ولا يسعني في نهاية المطاف إلا أن أتقدم بالشكر الجزيل لجامعة أم القرى ممثلة في كلية الدعوة وأصول الدين قسم العقيدة و أخص بالذكر والدعاء أستاذي فضيلة الدكتور / الخضر عبد الرحيم المشرف على الرسالة لجهده في ملاحظاته وتصويباته على الرسالة .

كما أقدم الشكر والعرفان مسبقاً لأصحاب الفضيلة المناقشين لهذه الرسالة مما يجعلها تكتمل على الوجه اللائق بها.

فبعضنا يكمل بعض كما قال النبي صلى الله عليه وسلم: "المؤمن مرآة المؤمن، و المؤمن أخو المؤمن، يكف عليه ضيعته ويحوطه من ورائه "(١).

ومسك الختام أرجو من الله أن أكون قد وفقت في هذا الموضوع ، فإن أحسنت فبفضل من الله وتوفيقه ، وإلا فحسبي أني أجتهد ، وعسى أن لا أحرم الأجر ، وأسأل الله بأسمه الأعظم أن يوفقني وعموم المسلمين لما فيه صلاح الإسلام والمسلمين ، وأن يجعلنا ممن إذا أعظي شكر ، وإذا ابتلي صبر ، وإذا أذنب استغفر وأن يعصمنا من الفتن ما ظهر منها وما بطن ، وأن يجعل آخر كلامنا من الدنيا لا إله إلا لله .

الباحث

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود ، كتاب الأدب ، باب في النصيحة و الحياطة ، ط الأولى، السعودية الرياض، دار السلام ( ١٤٢) ص ( ١٩٣٠) ح رقم ( ٤٩١٨) ، والبخاري في الأدب المفرد ص(٩٠) ح (٣٣٩)، والبيهقي في شعب الإيمان ٦/ ١١٣ ح ( ٧٦٤٥) ، قال العراقي في المغني عن حمل الأسفار : سنده حسن ' ١/ ٤٧٩ ح رقم ( ١٨٢٤) ، وقال الألباني في الصحيحة ( حسن ) ٢/ ٥٩٦ ح رقم ( ٩٢٦) .

#### ا لتمهيك

#### مقاصد الإسلام في حفظ الضروريات الخمس

"اتفقت الأمة \_ بل سائر الملل \_ على أن الشريعة وضعت للمحافظة على الضروريات الخمس \_ وهي الدين والنفس والنسل والمال والعقل \_ وعلمها عند الأمة كالضروريات "(١).

" فالعدل الذي أمر الله به ، يشمل العدل في حقه ، وفي حق عباده ، فالعدل في ذلك ، أداء الحقوق كاملة موفورة ، بأن يؤدي العبد ما أوجب الله عليه من الحقوق المالية والبدنية ، والمركبة منهما ، في حقه وحق عباده ، ويعامل الخلق بالعدل التام، فيؤدي كل وال ما عليه لمن تحت ولايته ، سواء في ذلك ولاية الإمامة الكبرى ، وولاية القضاء ، ونواب الخليفة ، ونواب القاضي .

والعدل هو: ما فرضه الله عليهم في كتابه ، وعلى لسان رسوله صلى الله عليه وسلم وأمرهم بسلوكه ، ومن العدل في المعاملات ، أن تعاملهم في عقود البيع

<sup>(</sup>۱) إبراهيم بن موسى الشاطبي ، الموافقات ، تحقيق : مشهور حسن ، ط / الأولى ، السعودية ، الخبر ، دار ابن عفان ، ۱٤۱۷هـ ١ / ٣١ .

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم ، سورة النحل ، الآية رقم (٩٠) .

والشراء وسائر المعاوضات، بإفاء جميع ما عليك ، فلا تبخس لهم حقاً ، ولا تغشهم ولا تخدعهم وتظلمهم ، فالعدل واجب ، والإحسان فضيلة مستحبة، وذلك كنفع الناس ، بالمال والبدن ، والعلم ، وغير ذلك من أنواع النفع ، حتى يدخل فيه الإحسان إلى الحيوان البهيم المأكول ، وغيره... وقوله : ﴿ وَيَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنكِرِ ﴾ وهو : كل ذنب عظيم ، استفحشته الشرائع والفطر ، كالشرك بالله، والقتل بغير حق ، والزنا ، والسرقة ، والعجب ، والكبر ، واحتقار الخلق ، وغير ذلك من الفواحش .

ويدخل في المنكر ، كل ذنب ومعصية تتعلق بحق الله تعمالي ، وبالبغي ، كل عدوان على الخلق ، في الدماء ، والأموال ، والأعراض .

فصارت هذه الآية ، جامعة لجميع المأمورات والمنهيات ، لم يبق شيئ ، إلا دخل فيها ، فهذه قاعدة ترجع إليها سائر الجزئيات، فكل مسألة مشتملة على عدل، أو إحسان ، أو إيتاء ذي القربى ، فهي مما أمر الله به ، وكل مسألة مشتملة على فحشاء أو منكر أو بغي ، فهي مما نهى الله عنه ، وبها يعلم حسن ما أمر الله به ، وقبح ما نهى الله عنه ، وبها يعتبر ما عند الناس من الأقوال ، وترد إليها سائر الأحوال ، فتبارك من جعل من كلامه ، الهدى ، والشفاء ، والنور، والفرقان بين جميع الأشياء "(۱) .

"ومقصود الشرع من الخلق خمسه، وهو أن يحفظ عليهم دينهم ، ونفسهم، و عقلهم ، ونسلهم ، ومالهم ، فكل ما يتضمن حفظ هذه الأصول ، الخمسة فهو مصلحة وكل ما يفوت هذه الأصول فهو مفسدة ودفعها مصلحة "(٢) .

<sup>(</sup>۱) عبد الرحمن السعدي ، تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان ، ط .السادسة ، بيروت ، لبنــان ، مؤسسة الرسالة ت (١٤١٧) ، ص ( ٣٩٩– ٤٠٠) .

<sup>(</sup>٢) أبو حامد الغزالي محمد بن محمد ، المستصفى من علم الأصول ، ط . الأولى، مصر ، المطبعة الأمرية ، (١٣٢٢هـ) ٢٨٧/١ .

والمحافظة على هذه الضروريات واجب على كل فرد في الأمة لأن عليها "قيام مصالح الدين والدنيا بحيث إذا فقدت لم تجر مصالح الدنيا على استقامة بل على فساد وتهارج وفوت حياة وفي الأخرى فوت النجاة والنعيم والرجوع بالخسران المبين.

## والحفظ لها يكون بأمرين :

أحدهما : ما يقيم أركانها ويثبت قواعدها وذلك عبارة عن مراعاتها من جانب الوجود .

والثاني: ما يدرأ عنها الاختلال الواقع أو المتوقع فيها وذلك عبارة عن مراعاتها من جانب العدم" (١).

"فشرع لحفظ الدين: قتل الكافر المضل، وقتل المرتد، وشرع الجهاد، وشرع لحفظ النفس: عقوبة القصاص، وعقوبة الدية، ووجوب الأكل والشرب عند الضرورة في حالة صوم المسلم، وشرع لحفظ العقل: عقوبة شرب الخمر، وشرع لحفظ النسل والنسب: عقوبة الزنا، وشرع لحفظ المال: عقوبة قطع يد السارق" (٢).

"والشريعة جاءت بتحصيل المصالح وتكميلها، وتعطيل المفاسد وتقليلها، وأنها ترجح خير الخيرين وشر الشرين، وتحصيل أعظم المصلحتين، بتفويت أدنهما، وتدفع أعظم المفسدتين باحتمال أدناهما" (٣).

<sup>(</sup>١) الموافقات ٢/ ١٧ - ١٨ .

<sup>(</sup>٢) للأستاذ الدكتور : عبد الكريم بن على بن محمد النملة، الجامع لمسائل أصول الفقه ، ط . الثانية ، السعودية ، الرياض ، مكتبة الرشد ١٤٢١ ، ص ( ٣٨٧).

<sup>(</sup>٣) شيخ الإسلام أحمد بن تيمية ، مجموعة فتاوى ابن تيمية ، جمع وترتيب :عبـد الـرحمن بـن قاسـم النجدي، ط . بدون ٢٠/ ٤٨ .

فيجب الحذر من التسرع في إصدار الأحكام على الآخرين مطلب شرعي ، " فإن استباحة الدماء والأموال من المصلين إلى القبلة المصرحين بقول: لا إله إلا الله محمد رسول الله على خطأ والخطأ في ترك ألف كافر في الحياة ، أهون من الخطأ في سفك محجمة من دم مسلم "(١).

ولا يمكن فهم هذه القضايا الحاصلة بين الناس إلا بنوعين من الفهم : أحدهما : فهم الواقع والفقه فيه واستنباط علم حقيقة ما وقع بالقرائن والأمارات والعلامات حتى يحيط به علما .

والنوع الثاني: فهم الواجب في الواقع، وهو فهم حكم الله الذي حكم به في كتابه أو على لسان رسوله ﷺ في هذا الواقع، ثم يطبق أحدهما على الآخر " (٢).

<sup>(</sup>۱) أبـو حامـد محمـد الغزالـي : الاقتصـاد في الاعتقـاد ، ط الأولى ، دمشـق ، دار الحكمـة للطباعـة و النشر ١٤١٥ ، ص (٢١١) .

<sup>(</sup>٢) ابن قيم الجوزية : محمد بن أبى بكر : أعلام الموقعين عن رب العالمين: ط ( بدون ) السعودية، دار الباز ، ١/ ٨٧ .



# الفصل الأول

# معنى قتال الفتنة مع ذكر نماذج من ذلك

ويشتمل على مبحثين:

المبحث الأول: معنى قتال الفتنة وأنواعها.

المبحث الثاني: نماذج من قتال الفتنة في تاريخ المسلمين.







### المبحث الأول

# معنى فتنال الفتنة وأنواعه

# المطلب الأول: تعريف قتال الفتنة وأنواعه

#### ١- القتال لغة واصطلاحاً:

القتال لغة : مصدر الرباعي قاتل ، ومصدر الثلاثي منه قتل، وأصل القتـل الإماتة ، وهي إزالة الروح عن الجسد .

والقتال من المقاتلة والمحاربة بين اثنين ، لأنهما يشتركان في القتال، ولأن الفعل واقع من كل واحد منهما (١).

وشرعاً: قتال بين المسلمين لم يشرع فهو قتال فتنة مثاله

١ - كل قتال اشتبه فيه الحق والباطل.

٢- القتال بين طائفتين من المسلمين ظالمتين .

٣- وإذا لم يكن للمسلمين إمام يرجع إليه.

٤ – القتال من أجل الدنيا والتنازع على الملك .

٥- ما يحدث من القتال بين أهل الحق في قضية يخرجون بها على إمام جائر (٢).

<sup>(</sup>۱) انظر: لسان العرب لابن منظور، ط: الثانية، اعتنى بتصحيحه أمين محمد ومحمد الصادق، لبنان بيروت دار إحياء التراث العربي، (١٤١٨)، والمصباح المنير لأحمد الفيومي، ط الثانية، لبنان بيروت، المكتبة العصرية، ١٤١٨، ومعجم مفردات ألفاظ القرآن، للراغب الأصفهاني، ط الأولى، لبنان بيروت، دار الكتب العلمية، ١٤١٨، (مادة قتل).

<sup>(</sup>٢) انظر: صحيح البخاري مع فتح الباري ، لابن حجر العسقلاني ، ط-ت-بدون ، تحقيق محمد عبد الباقي و محب الدين الخطيب ، لبنان بيروت ، دار المعرفة ١٣ / ٧ ، ١٣ ، ٢٥ وأحداث وأحاديث فتنة الهرج ، للدكتور : عبد العزيز صغير دخان ، ط-الأولى ، الإمارات الشارقة ، مكتبة الصحابة ، ١٤٢٤ ص ( ٤٩٦ ، ٤٩٧) .

فأخرج هذا التعريف القتال المشروع مثل قتال الخوارج والبغاة ويكون قتـال البغاة بعد الصلاح والتحاكم إلى شرع الله فإن أبت إحـدى الطـائفتين فإنهـا تكـون باغية فيجب قتالها ويكون القتال قتال بغاة وليس قتال فتنة (١).

والقتال إذا كان عمداً وعدواناً ، فإنه جريمة كبرى ، فقد توعد الله فاعليه بالنار والغضب و اللعنة ، وعده النبي على من كبائر الذنوب ، وأنه يخشى على من فعله أن يحال بينه وبين التوبة ، لشدة جرمه وعظيم فعلته ، التي فيها هدم حياة الإنسان الذي كرمه الله على سائر مخلوقاته .

ولأنه اعتداء على خلق الله في الأرض، وإفسادٌ فيها بعد إصلاحها، تهديد لأمن الجماعة وسلامة المجتمع .

وقد توعدَ الله سبحانه الذي يقتل النفس بغير الحق ، فقال تعالى : ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنًا مُّتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُ ، جَهَنَّمُ خَلِدًا فِيهَا وَغَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴿ وَهَ ﴾ (٢) .

وقال تعالى: ﴿ مِنْ أَجْلِ ذَالِكَ كَتَبْنَا عَلَىٰ بَنِيَ إِسْرَءِيلَ أَنَّهُ مَن قَبَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْس أَوْ فَسَادٍ فِي ٱلْأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ ٱلنَّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَنَّمَا أَلنَّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَنَّمَا أَكْبَيْنَاتِ ثُمَّ إِنَّ كَثِيرًا مِنْهُم فَكَأَنَّمَا أَلْبَيْنَاتِ ثُمَّ إِنَّ كَثِيرًا مِنْهُم بَعْدَ ذَالِكَ فِي ٱلْأَرْضِ لَمُسْرِفُونَ ﴿ ﴾ (٣) .

وقال عز من قائل : ﴿ إِنَّمَا جَزَّ وَ اللَّذِينَ شُحَارِبُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الْأَرْضِ فَسَادًا أَن يُقَتَّلُواْ أَوْ يُصَلَّبُواْ أَوْ تُقَطَّعَ أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُم مِنْ خِلَفٍ أَوْ يُنفَوْاْ مِنَ آلاً رُضِ ۚ ذَٰ لِكَ لَهُمْ خِزْيٌ فِي ٱلدُّنْيَا ۗ وَلَهُمْ فِي ٱلاَّخِرَةِ عَذَابُ عَظِيمُ ﴿ وَاللَّهُمْ فِي ٱلْاَحْرَةِ عَذَابُ عَظِيمُ ﴿ وَاللَّهُمْ فِي ٱلْاَحْرَةِ عَذَابُ عَظِيمُ ﴿ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَذَابُ عَظِيمُ ﴿ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّ

ومن السنة المطهرة في تعظيم دماء المسلمين ما رواه ابن عمر رضي الله

<sup>(</sup>۱) انظر: الفتاوي لابن تيمية ج ٤، ص١٤٠-١٥٠.

<sup>(</sup>۲) سورة النساء ، الآيه (۹۳) .

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة ، الآية ( ٣٢) .

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة ، الآية ( ٣٣) .

عنهما (١)، قال: قال رسول الله ﷺ: " لا يزال المؤمن في فسحة من دينه ما لم يصبب (٢) دما حراما " .

وعن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: "إن من ورطات الأمور الــــــــــي لا مخرج لمن أوقع نفسه فيها سفك الدم الحرام بغير حله" (٣) .

(١) وعن أنس رضي الله عنه قال : "سئل النبي ﷺ عن الكبائر قال : الإشــراك (٥) بالله ، وعقوق الوالدين ، وقتل النفس، وشهادة الزور" .

وقد أجمع العلماء على تحريم القتل بغير حق ، وأنه لا يجوز في أمور القتل أن يكون فيه شبهة أو تأويل، فيجب أن لا يصدر الحكم بالقتل على أي فرد من الناس ، سواء أكان مسلماً أو كافراً إلا بد ليل صحيح صريح ، لا شبهة فيه ولا تأويل، وأن يصدر هذا الحكم من العلماء المجتهدين الراسخين في العلم ، فلا يجوز أن تؤخذ الفتوى في مسائل القتل من الذين لم يبلغوا رتبة الاجتهاد ، التي

<sup>(</sup>١) عبد الله بن عمر بن الخطاب بن نفيل القرشي العدوى ، ولد سنة ثلاث من المبعث النبوي ، هـاجر وهو ابن عشر سنين ، وهو من المكثرين عن النبي على مات سنة اثنين أو ثلاث وسبعين وله سبعًا وثمانين سنة . انظر الإصابة في تمييز الصحابة ٢/ ١٠٩ ، ١٠٩ .

<sup>(</sup>۲) صحیح البخاری مع الفتح ، کتاب الدیات ، باب ومن یقتل مؤمنا متعمدا ً ۱۲/ ۱۸۷ ح رقم (۲) صحیح البخاری مع الفتح ، کتاب الدیات ، باب ومن یقتل مؤمنا متعمدا ً ۱۸۷ .

<sup>(</sup>٣) صحیح البخاري مع الفتح، كتاب الدیات ، باب ومن یقتل مؤمنا متعمدا ۱۲/ ۱۸۷ ح رقم (٣) (٣٨٢ ، ٦٨٦٢) .

<sup>(</sup>٤) أنس بن مالك بن أنضر أبو حمزة الأنصاري الخزرجي ، خادم رسول الله على خدمه عشر سنين ، واحد المكثرين من الرواية عنه ، مات سنة اثنتين ، وقيل ثلاث وتسعين وقد جاوز المئة الإصابة في تمييز الصحابة ، ١/ ٧١ ، تقريب التهذيب ، ص ( ٥٤) .

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري مع الفتح ، كتاب الشهادات ، باب ما قيل في شهادة الـزور ٥/ ٢٦١ ، ومسـلم ١/ ٨٢ ح رقم ( ١٤٤) .

<sup>(</sup>٦) انظر المغنى– ١١/ ٤٤٣ .

<sup>(</sup>٧) الاجتهاد هو : بذل المجتهد ما في وسعة لتحصيل ظن بحكم شرعي عملي من دليل تفصيلي .=

اشترطها أهل العلم في ذلك ، لأن الخطأ في العفو أولى من الخطأ في العقوبة، فكم فتنة وقعت في المجتمع المسلم بسبب تسرع بعض المتحمسين، الذين ليس لديهم علم في أمور الشريعة ، ولا معرفة ولا دراية ، بمسائل المصالح والمفاسد فإن الحماس للدين لا يكفي وحده ، بل لابد مع ذلك من أن يكون ، التصرف والتنفيذ صادراً عن معرفة بحكم الفعل وعواقبه ، على ضوء عقيدة أهل السنة والجماعة ، حتى لا يقع خلل في الأمور التي يتحمس لها آهل الغيرة ، فإن الغيرة والحماس لا يكفيان، فيجب التثبت وسؤال أهل العلم في كل الأحوال .

قال الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِن جَآءَكُمْ فَاسِقُ بِنَبَا ٍ فَتَبَيَّنُواْ أَن تُصِيبُواْ قَوْمًا بِجَهَلَةِ فَتُصْبِحُواْ عَلَىٰ مَا فَعَلْتُمْ نَدِمِينَ ۞ ﴿(١).

وقال تعـالى : ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلْنَا مِنَ قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالاً نُوحِىٓ إِلَيْهِمْ ۚ فَسْعَلُوٓاْ أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴿ ﴾ (٢) .

وقد نهى الله عز وجل عن الحجادلة بغير علم فقـال سـبحانه : ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجُدِلُ فِي ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلَا هُدًى وَلَا كِتَنْبٍ مُّنِيرِ ﴿ (٣).

فالإنسان عندما يريد أن يتصرف في أمر ما لابد أن يكون عالماً به

ويشترط للاجتهاد شروط وهي : الأول : أن يكون عالماً بكتاب الله تعالى وما يتعلق به ، الشاني : أن يكون عالماً بالمجمع عليه من الأحكام ، الرابع : أن يكون عالماً بالمجمع عليه من الأحكام ، الرابع : أن يكون عالماً بالمختلف فيه من الأحكام ، الخامس: أن يكون عالماً بعلم أصول الفقه ، السادس: أن يكون عالماً بالقياس ، السابع : أن يكون عالماً باللغة العربية وقواعدها ، الشامن : أن يكون عالما بمقاصد الشريعة. التاسع : أن يكون خبيراً بمصالح الناس ، وأحوالهم ، وأعرافهم ، وعاداتهم ، العاشر : أن يكون عدلاً مجتنباً للمعاصي القادحة في العدالة .

انظر : الجامع لمسائل أصول الفقه وتطبيقها على المذهب الراجح (ص، ٣٩٨- ٤٠١) .

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات ، الآية رقم (٦).

<sup>(</sup>٢) سورة النحل ، الآية رقم ( ٤٣ ) .

<sup>(</sup>٣) سورة الحج ، الآية رقم (٨).

مدركاً لعواقبه ، قال الله تعالى : ﴿ قَالَ ٱجْعَلْنِي عَلَىٰ خَزَآبِنِ ٱلْأَرْضِ ۚ إِنِّي حَفِيظً عَلَيْمُ الله وَقَالَ الله عَلَىٰ خَزَآبِنِ ٱلْأَرْضِ ۚ إِنِّي حَفِيظً عَلِيمٌ ﴾ (١). وقال عز من قائل: ﴿ فَفَهَمْنَاهَا سُلَيْمَانَ ۚ وَكُنَّا وَسِكُلًا ءَاتَيْنَا حُكُمًا وَعِلْمًا وَسَخَّرْنَا مَعَ دَاوُردَ ٱلْجِبَالَ يُسَبِحْنَ وَٱلطَّيْرُ وَكُنَّا فَعِلِينَ ﴾ (١).

# أنواع القتال الحاصل بين المسلمين :

1- الاقتتال بين الشعوب الإسلامية الذي كثيراً ما يحصل بسبب بعض الخلافات الحدودية أو غيرها من الأمور المصطنعة من الغرب المستكبر بعد احتلاله لمعظم بلاد المسلمين فأنة بعد رحيله ، وضع قنابل موقوتة يستخدمها متى شاء لمصلحته ومصلحة بني جنسه فالاستعمار كالشيطان ملعوناً بكل لسان ممجوجاً أسمه في كل عقل ، ولكن الذي يُحزن الاستعمار إنه لم يضمن البقاء كالشيطان فيكون من المنظرين إلى يوم الوقت المعلوم، فقد أحاطت به خطيئته وريعت بالصيحة الكبرى حجراته، وأمسى في حالة احتضار وسيفارق هذه الدنيا غير مأسوف عليه فلا تبكي عليه سماء ولا أرض ، وسيستريح العالم الإنساني من شركان مصدر الشرور وكان مثار النزاع ، ومؤرث الحروب "(٣).

فكم أزهقت من الأرواح، وأهدرت من الطاقات، وأفسد الحرث والنسل، بسبب بعض الخلاف الذي ربما كان ورائه أيدي خفيه فلو تولاه أهل الحل والعقد من عقلاء الطرفين لوجدوا له ألف حل دون إراقة قطرة من دم أو إفساد في الأرض ولكن غالب من يتصرف في هذه الأمور من يقدم مصلحته ومصلحة حزبه على مصلحة الأمة المسلمة، والله عز وجل جعلنا شعوباً وقبائل لنتعارف بذلك لا لنتقاتل.

<sup>(</sup>١) سورة يوسف ، الآية رقم (٥٥) .

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء ، الآية رقم (٧٩).

<sup>(</sup>٣) أحمد طالب الإبراهيمي ، آثار الإمام محمد البشير الإبراهيمي ، ط.الأولى ، بيروت ، لبنان، دار الغرب الإسلامي، ١٩٩٧ م ، ٥/ ٩٥ .

فقال عز من قائل: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُم مِن ذَكَرٍ وَأُنثَىٰ وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوبًا وَقَبَآيِلَ لِتَعَارَفُوۤا ۚ إِنَّ أَكُمْ حَبِيرٌ ﴾ (١)

٢- القتال بين الفرق الإسلامية، بسبب الخلاف في الأمور الاعتقادية أو (٢) الخزبية . فكم جرت هذه الأمور من الويلات لأهل الإسلام وكم استغل هذه الخلافات ، أهل الكفر و النفاق و المصالح، لأغراضهم الذاتية ومطامعهم السياسية والعسكرية وغير ذلك من المصالح، فإنهم يجعلون من هذه الصراعات، ورقة رابحة لتشويه المسلمين، وإضعاف الأمة المسلمة في كل مجالات الحياة .

فإن العالم الإسلامي منذ سنين وهو يدور في حلقة مفرغه ، بسبب الشقاق بين أبناه ، فالعالم تقدم في جميع مجالات الحياة ، وأمتنا لا تزال في مؤخرة الركب لأنها لم تجتمع على ما يصلحها ويسعدها، كما فعل الغرب، فالغرب في هذا الزمان يدير أمور العالم الإسلامي سواء رضي أم لم يرض، بعكس ما كان عليه في القرون الأولى ،حيث كان هو القائد للبشرية، ومسعدها ، لأنه دين فطري روحي يحمل في طيا ته نهاية الكمال الإنساني وأن أصوله بنيت على حكمه من خلق الحكمة فتجد في عقائده غذاء العقل وفي عباداته تزكية النفوس، وفي أحكامه رعاية المسلحة ، وفي آدابه خير المجتمع ، وأن ديناً يأخذ من شرطه التخلق بالأخلاق الشريفة ويعمد إلى الأرواح مباشرة ، فيغرس فيها أصول الفضائل الإنسانية ويعمد إلى الحيوانية فيهذب في حواشيها ويكسر من حدتها ويفل ما فيها من شره وشراسة ويعمد إلى ما بين المستضعفين و المستكبرين من حاجز وفروق فيجعلها جذا ذاً ، لخقيق بأن ينتظم تلك الأمم ومثلها معها "

فدين الإسلامي ساد البشرية يـوم أن كان حاملوه يقيمونه على أنفسهم

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات ، الآية ( ١٣) .

<sup>(</sup>٢) انظر : كتاب الانتماء للجماعات والأحزاب الإسلامية ، بكر أبو زيد .

<sup>(</sup>٣) آثار الإمام محمد البشير الإبراهيمي ، ١٠٨/١ .

فيطبقوا أوامره ونواهيه ، ويتصفوا بأخلاقه قبل أن يقدموه إلى الأخيرين، وكانوا أمة واحدة مجتمعة على الخير، متبعة لكتاب ربها وسنة نبيها صلى الله علية وسلم ، فكان الناس يدخلون في دين الله أفواجاً إذا رأوا من صفات و أخلاق من يحمل هذا الدين فبعضهم أسلم بسبب تجار المسلمين لما رأوا حسن تعاملهم معهم ، وبعضهم دخل الدين بالدعوة الحسنة .

أما من استكبر ووقف في وجه هذا الدين ولم تنفع معه الحلول السلمية فإنهم يقاتلون حتى يفيئوا إلى أمر الله .

أما في عصرنا هذا فكثير من أبناء هذا الدين قد شوه صورة الإسلام بسبب النزاع والافتراق والتقاتل الحاصل بين الفرق والأحزاب الإسلامية ، فيجب على هذه الفرق والأحزاب أن تتذكر أنها بفعلها هذا قد أساءت إلى الإسلام و أهله ، وأن هذه الأمور لا تزيد الأمة إلا ضعفا وتزيد أعداء الأمة قوة ، بسبب تعصبنا لفرق وأحزاب ، "فصارت الأمة الواحدة أمُما وصارت السبيل الواحد سبلا إذ نشأت عن العبيات ، أثارها للأزمة فساءت الحال وتراخت حبال الأخوة الإسلامية ، وضعف أثر الوازع الديني في النفوس فضعف لضعفه أعظم ركن في الإسلام، وهو الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، فطعت المحدثات على السنن حتى غمرتها ، وأصيبت العلوم الإسلامية بما أصيب به المجتمع الإسلامي من فتور ولا بست حقائق الدين شبهات أعضل أمرها وساء أثرها وأتى التقليد بنيان الاستدلال من القواعد فجف العلم وعقمت العقول وكان شر نتيجة لتلك المقدمات كلها بُعد الأمة الإسلامية عن هداية كتاب الله وسنة رسوله على وسيرة السلف الصالح من أمته "

فعلينا جميعاً أن نتقي الله في جميع أمورنا وأن نتحد على إتباع الكتاب،

<sup>(</sup>١) العبيه: الكبر و الفخر ، لسان العرب- مدة ( عبب ) .

<sup>(</sup>٢) آثار الإمام محمد البشير الإبراهيمي- ١١٠/١.

والسنة،على فهم القرون المفضلة لا على فهمنا القاصر، قال تعالى : ﴿ وَآعْتَصِمُواْ عِجْبَلِ آللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواْ وَآذْكُرُواْ نِعْمَتَ آللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَآءً فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ ۚ إِخْوَانَا وَكُنتُمْ عَلَىٰ شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ ٱلنَّارِ فَأَنقَذَكُم مِّنْهَا ۗ كَذَالِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ ءَايَنتِهِ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ لَكُمْ ءَايَنتِهِ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ .

فإذا اتحدنا فيما بيننا على إتباع شرع الله فإن الله عز وجل يسعدنا بنصر هذا الدين ، وبنصرنا على أعدائنا المتربصين ، لكن هذا الأمر لا يحصل حتى يكون قصدنا وغايتنا تبعاً لما جاء به النبي صلى الله علية وسلم .

#### ٣- قتال العصبية:

تعريف العصبية : أن يدعو الرجل إلى نصرة عصبته ، والتألب معهم ، على من يناويهم ، ظالمين كانوا أو مظلومين ،

وقد تعصبوا عليهم إذا تجمعوا ، فإذا تجمعوا على فريق آخر ، قيل: تعصبوا العصبي هوا الذي يغضب لعصبته ، ويحامي عنهم (٢).

ولا يخرج المعنى الاصطلاحي للعصبية عن المعنى اللغوي (٣) .

إن القتال للعصبية والأخذ بالثار من أعمال الجاهلية التي جاء الدين الإسلامي بالتحذير منها وبيان عاقبتها ، فالأدلة في هذا الموضوع قد تكاثرت، عن النهي عن القتال للعصبية أو الأخذ بالثار وأن ذلك من كبائر الذنوب، ويدل على قلة رجاحة عقل فاعله .

فكيف يقتل أو يعاقب من لم يصدر منه فعل ، قال الله تعالى : ﴿ أَلَّا تَزِرُ

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران ، الآية (١٠٣) .

<sup>(</sup>٢) لسان العرب، مادة عصب (٢).

 <sup>(</sup>٣) الموسوعة الفقهية ، وزارة الأوقاف و الشئون الإسلامية بالكويت ، ط الأولى ، مطابع دار الصفوة - ١٤١٤ ، ٣٠ / ١٣٤ .

وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَىٰ 🚭 ﴾

معنى ذلك "أي لا تؤخذ نفس بذنب غيرها فكل نفس ارتكبت جرماً من كفر أو أي ذنب فعليها وحدها وزرها لا يحمله عنها أحد وهذا مبدأ المسؤولية (٢) الفردية أو الشخصية أو لا يؤاخذ أمرؤ بذنب غيره " .

ومن الأدلة على أن المرء مؤاخذ بفعله وحده دون غيره وأنه يجب أن يكون العقوبة على من فعل الذنب دون من سواه قوله تعالى : ﴿ كُلُّ ٱمْرِي مِمَا كَسَبَ رَهِينٌ ﴾ (٣).

وقــال عــز مــن قائــل : ﴿ كُلُّ نَفْسِ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةً ﴿ ﴾ (١) . وقــال سبحانه وتعالى : ﴿ قُل لَّا تُسْعَلُونَ عَمَّا أَجْرَمْنَا وَلَا نُسْعَلُ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ (٥) .

إن هذه الأدلة وغيرها من القرآن تدل دلالة واضحة على أن الله عز وجل قد أبدأ وأعاد في التحذير من الاعتداء على الأخير بسبب العصبية أو الأخذ بالثأر من لم يصدر منه فعل ضد الآخرين وتدل هذه الأدلة على أن الجرائم انتشرت في الجاهلية انتشاراً واسعاً "حتى وصلت لصور عديدة منها: القتل والسلب والنهب في طرقات السفر والاعتداء والثأر لأسباب تافهة بين القبائل ، تؤدي إلى قيام حروب مهلكة بينها ، إلى أن جاء الإسلام بشريعة السماء الخالدة لصلاح المخلوقات جميعاً ، فوضع الأسس الصحيحة للسلوك السوي والأسس الصحيحة للحد من الشاني ، ونظم حياة الناس للحد من السلوك الإجرامي ، فنشر الأول وحد من الثاني ، ونظم حياة الناس

سورة النجم ، الآية (٣٨) .

 <sup>(</sup>۲) وهبة الزحيلي : التفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج ، ط. الأولى ، دمشق ، سوريا ، دار
 الفكر (۱٤۱۸) - ۱۲۹/۲۷ .

<sup>(</sup>٣) سورة الطور، الآية (٢١).

<sup>(</sup>٤) سورة المدثر ، الآية (٣٨)٠

<sup>(</sup>٥) سورة سبأ ، الآية (٢٥) .

على كل مستوياتها ، وعالج الجريمة بعلاج ليس من اجتهادات البشر بل من عند رب البشر والعالم بكل شيء ومما يخفى على كل البشر "(١).

فكل هذا يدل على عظمة الإسلام حيث إنه أبطل ما كان عليه أهل الجاهلية من الأخذ بالثأر والتعصب للقبيلة وأثبت المسؤولية الفردية على كل شخص يعتدى على الغير بغير سبب.

#### أما الأحاديث في التحذير من العصبية والأخذ بالثأر فكثيرة منما :

أ- عن أبي هريرة رضي الله عنه (٢) ، عن النبي ﷺ أنه قال : "من خرج من الطاعة وفارق الجماعة فمات مات ميتة جاهلية ومن قاتل تحت راية عُميه يغضب لعصبة أو يدعو إلى عصبة أو ينصر عصبة فقتل فقتلة جاهلية ومن خرج على أمتي يضرب برها وفاجرها ولا يتحاش من مؤمنها ولا يفي لذي عهد عهده، فليس مني ولست منه (٣).

ب - وعن جُندب بن عبد الله البجلي رضي الله عنه (١) ، قال : قال رسول الله ﷺ " من قُتل تحت راية عُميه يدعو عصبية أو ينصر عصبية فقتلة جاهلية " (٥) .

<sup>(</sup>۱) صالح إبراهيم الصنيع ، الدين علاج الجريمة ، ط الثانية ، السعودية ، مكتبة الرشد وشركة الرياض، (۱٤۱۹) ص(٦٦) .

<sup>(</sup> ٢) أبو هريرة الدوسي الصحابي الجليل حافظ الصحابة ، اختلف في اسمه واسم أبيه وهـو مـن المكثرين من الرواية ، مـات سنة سبع أو ثمان أو تسع و خمسين وهو ابن ثمـان وسـبعين سـنة • الإصابة ٤/ ١٩٩ ، والتقريب ص ( ٥٩٩) .

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم بشرح النووي ، كتاب الإمارة ، باب وجـوب ملازمـة جماعـة المسـلمين عنـد ظهـور الفتن ٦/ ٢٣٨-رقم ١٨٤٨ .

<sup>(</sup>٤) جُندب بن عبد الله بن سفيان البجلي له صحبه مات بعد الستين، الإصابة ١/ ٢٦٠ ، التقريب ص ٨٢ .

<sup>(</sup>٥) صحيح مسلم، بشرح النووي ، كتاب الإمارة، باب وجـوب ملازمـة جماعـة المســـلمين عنــد ظهــور الفتن ٦/ ٢٤٠ رقم ١٨٥٠ .

ج - وعن عمرو بن الأحوص رضي الله عنه (۱) . قال: سمعت رسول الله عنه بقول في حجة الوداع للناس: أيُ يوم هذا ؟ قالوا: يوم الحج الأكبر، قال : فإن دماء كم وأموالكم وأعراضكم بينكم حرام كحرمة يومكم هذا ، في بلدكم هذا، ألا لا يجني جان إلا على نفسه ، ألا لا يجني جان على ولده، ولا مولود على والده ، ألا وإن الشيطان قد أيس أن يعبد في بلادكم هذه أبداً ، ولكن ستكون له طاعة فيما تحتقرون مسن أعمالكم فسيرضى به "(۲) .

د - وعن أبي رمثة رضي الله عنه (٣) قال: انطلقت مع أبي نحو النبي على الله عل

<sup>(</sup>١) عمرو بن الأحوص الجشمي بضم الجيم وفتح المعجمة صحابي شهد حجة الوداع وقد شهد اليرموك في زمن عمر. الإصابة ٢/ ٢٨٣ ، والتقريب ص ٣٥٦.

<sup>(</sup>۲) جامع سنن الترمذي ،كتاب الفتن ، باب ما جاء في تحريم الدماء والأموال ، تحقيق عادل مرشد ، ط الأولى ، الأردن ، دار الإعـــلام ، والطــائف دار البيــان ١٤٢٢، ص ( ٤٨٥) ، ح رقــم ( ٢٠٥٩) ، وقال الترمذي : حسن صحيح وأخرجه ابن ماجة ، ص ٤٤٢ ح رقـم ( ٣٠٥٥) ، وقال الألباني في صحيح سنن الترمذي ٢/ ٢٣٠ ، رقم الحديث (١٧٥٣) ( صحيح ) .

<sup>(</sup> ٣) أبو رمثة، بكسر الراء وسكون الميم : التيمي، ويقال: التميمي اختلفا في اسمه، روى عن النبي ﷺ، وروى له أصحاب السنن الثلاثة ، الإصابة (٤/ ٦٨ والتقريب ( ص٦٣٥ ) .

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام ، الآية رقم (١٦٤) .

<sup>(</sup>٥) سنن أبي داود ، ط الأولى ، تحقيق بعض طلبة العلم ، السعودية الرياض ، دار السلام ، ١٤٢٠ ، كتاب الديات، باب لا يؤخذ أحد بجريرة أخيه أو أبيه ص (٦٣٤) ح رقم ( ٤٤٩٥) ، وبنحوه أخرجه النسائي ٤/ ٥٣ ، وأحمد ٢/ ٢٢٦، والدارمي ٢/ ٢٦٠ و صححه الحاكم ووافقه الذهبي ٢/ ٤٢٥ وقال الألباني في الإرواء : ٧/ ٣٣٣ ( صحيح ) ، وصححه في سنن أبي داود ٣/ ٢٥٠ ، رقم الحديث (٣٧٧٣) .

هـ- وعن أبي موسى، رضي الله عنه (۱) ، حدثنا رسول الله ﷺ: "إن بين يدي الساعة لهرج "، قال ، قلت : يا رسول الله ! ما الهرج ؟ قال : "القتل " فقال بعض المسلمين : يا رسول الله ! إنا نقتل الآن في العام الواحد ، من المشركين كذا وكذا ، فقال رسول الله ﷺ: "ليس بقتل المشركين ، ولكن يقتل بعضكم بعضاً حتى يقتل الرجل جاره وابن عمه وذا قرابته " فقال بعض القوم : يا رسول الله ! ومعنا عقولنا ، ذلك اليوم ، فقال رسول الله ﷺ: لا تُترع عقول أكثر ذلك الزمان ، ويخلف له هباء من الناس لاعُقول لهم .

ثم قال الأشعري رضي الله عنه: وأيم الله! إني لأظنها مـدركتي وإيـاكم وأيم الله! ما لي ولكم منها مخرج إن أدركتنا فيما عهد إلينا نبينا ﷺ، إلا أن نخرج كما د خلنا فيها (٢).

<sup>(</sup>۱) أبو موسى الأشعري عبد الله بن قيس بن سليم ، صحابي مشهور ، أمره عمر ثم عثمان رضي الله عنهما ، وهو أحد الحكمين بصفين مات سنة خمسين وقيل بعدها ، واختلفوا هل مات بالكوفة أو بمكة أخرج له الجماعة ، الإصابة ٢/ ١١٩، التقريب ص ( ٢٦٠) .

<sup>(</sup>٢) سنن ابن ماجه كتاب الفتن ، بـاب التثبـت في الفتنـة ، ص٥٦٩ ح ٣٩٥٩ وأخرجـه وأحمـد ٤٠٦/٤ وابن أبي شيبة في المصنف ١٠٥/١٥ وقال الألبـاني في صـحيح ابـن ماجـة ٢/٣٥٥، رقم الحديث (٣١٩٨) ( صحيح ) .

#### المطلب الثابي

#### تعريف الفتنة وأنواعها

#### ١ – معنى الفتنة لغة :

تقارب تعريف العلماء للمعنى اللغوي فمن ذلك قولهم: فتن: الفاء والتاء والنون أصل صحيح يدل على ابتلاء واختبار .من ذلك الفتنة يقال: فتنت أفتن فتنا وفتنت الذهب بالنار إذا امتحنته (١) .

وقيل: الامتحان والإختبار تقول. فتنت الذهب إذا أدخلته النار لتنظر ما جودته ...الفتن الإحراق قال الله تعالى: ﴿ يَوْمَ هُمْ عَلَى ٱلنَّارِ يُفْتَنُونَ ﴾ (٢) (٣).

وعرف الفتن... بالإحراق ومنه : ﴿ عَلَى ٱلنَّارِ يُفْتَنُونَ ﴾ (١٠) .

والفتنة بالكسر : الخبرة كالمفتون ومنه بأيكم المفتون ) وإعجابك بالشيء.

وفتنه يفتنه فتنا وفتونا. و أفتنه والضلال والإثم والكفر والفضيحة والعذاب وإذابة الذهب والفضة .والإضلال والجنون والمحنة والمال والأولاد واختلاف الناس في الآراء وفتنه يفتنه أوقعه في الفتنة (٥) .

وعرفها بعضهم فقال : جماع معنى الفتنة الإبـتلاء والإمتحـان والإختبـار .

<sup>(</sup>۱) أحمد بن فارس بن زكريا ، معجم مقاييس اللغة ، ط الثانية ، مصر ، تحقيق وضبط : عبد السلام هارون ، شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده (١٣٩١) ، ( مادة فتن ).

<sup>(</sup>٢) سورة الذاريات ، الآية (١٣) .

<sup>(</sup>٣) إسماعيل بن حماد الجوهري ، الصحاح تـاج اللغـة وصـحاح العربيـة: ط الثالثـة ، بـيروت لبنـان تحقيق : أحمد عبدالغفور • دار العلم للملايين ، محمد حلميي ( ١٤٠٤ )- مادة ( فتن) .

<sup>(</sup>٤) سورة الذاريات ، الآية (١٣) .

<sup>(</sup>٥) الطاهر أحمد الزاوي ترتيب القاموس المحيط على طريقة المصباح المنير وأساس البلاغـة: ط •الثانيـة عيسى البابي الحلبي وشركاه (بدون تاريخ)، مادة (فتن) .

وأصلها مأخوذ من قولك فتنت الفضة والذهب إذا أذبتهما بالنار لتميز الرديء من الجيد ...والفتنة اختلاف الناس بالآراء ..والفتنة ما يقع بين الناس من القتال والفتنة القتل ومنه قوله تعالى : ﴿ إِنْ خِفْتُمْ أَن يَفْتِنَكُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا ۚ ﴾ (١) .

وعرفت بقولهم: تفاتن الرجال، تحاربوا ووقعوا في فتنة ...الفتنة الإختبار بالنار والإبتلاء، وفي التنزيل العزيز: ﴿ وَنَبْلُوكُم بِٱلشَّرِ وَٱلْحَيْرِ فِتْنَةً ﴾ (٥) .

والإعجاب بالشيء والإستهتار به والتدليه (٦) ، بالشيء والإضطراب وبلبلة الأفكار وفي التنزيل : ﴿ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَنِبَهَ مِنْهُ ٱبْتِغَآءَ ٱلْفِتْنَةِ ﴾ (٧) (٨).

أما التعريف الشرعي فإنه لا يخرج عن المعنى اللغوي للفتنة (٩).

<sup>(</sup>١) سورة النساء ، الآية (١٠١) .

<sup>(</sup>٢) سورة يونس ، الآية (٨٣)

 <sup>(</sup>٣) البخاري مع الفتح ، أبواب فضائل المدينة ، باب أطام المدينة ج ٤ ص ٩٤ رقم الحديث ١٨٧٨ ومسلم ٩/ ٧ ح٢٨٨٠ .

<sup>(</sup>٤) لسان العرب، مادة (فتن).

<sup>(</sup>٥) سورة الأنبياء ، الآية (٣٥).

<sup>(</sup>٦) التدليه : ذهاب العقل من الهوى . لسان العرب مادة (دله) .

<sup>(</sup>٧) سورة آل عمران (٧).

 <sup>(</sup>٨) إبراهيم مصطفى وأحمد الزيات وحامد عبد القادر ومحمـد النجـار، المعجـم الوسـيط ، ط٠الثانيـة استانبول ، تركيا ، المكتبة الإسلامية للطباعة والنشر والتوزيع ، يدون تاريخ (مادة فتن ) .

<sup>(</sup> ٩ ) انظر في ذلك : الموسوعة الفقهية • • (مادة فتنة ) .

و(الفتنة كثيرة التصرف في الاستعمال) (١).

وهي: "ما يتبين به حال الإنسان من الخير والشر ، يقال فتنت الـذهب بالنـار إذا أحرقته بها لتعلم أنه خالص أو مشوب . ومنه الفتان : وهو الحجر الذي يجرب به الذهب والفضة "(٢) ، ولـذلك يختلف التعريف الشـرعي للفتنـة على حسـب السياق الوارد فمن ذلك فسرت الفتنة :

أ - بالشرك ومنه قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ ءَامَنُواْ بِمِثْلِ مَآ ءَامَنَمُ بِهِ عَقَدِ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ اللَّهُ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ اللَّهُ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ اللَّهُ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ اللَّهُ وَقَاتِلُوهُمْ حَتَىٰ لَا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ الدِينُ لِلَّهِ فَإِنِ النَّهَوَ أَفَلَا عُدُونَ الدِينُ لِلَّهِ فَإِنِ النَّهَوَ أَفَلَا عُدُونَ اللَّا عَلَى الطَّامِينَ اللَّهُ وَلَا عُدُونَ اللَّهِ عَلَى الطَّامِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الطَّامِينَ اللهِ اللهُ اللهُ

يقول تعالى ذكره لنبيه محمد صلى الله عليه وسلم: وقاتلوا المشـركين الـذين يقاتلونكم حتى لا تكون فتنة ، يعنى حتى لا يكون شرك بالله (١٠).

ب - وفسرت بالكفر ومنه قوله تعالى: ﴿ لَقَدِ ٱبْتَغَوُا ٱلْفِتْنَةَ مِن قَبْلُ وَقَلَّبُواْ لَكَ ٱلْأَمُورَ حَتَّىٰ جَآءَ ٱلْحَقُّ وَظَهَرَ أَمْرُ ٱللَّهِ وَهُمْ كَرِهُونَ ﴾ (٥). أي : طلبوا صد أصحابك عن الدين وردهم إلى الكفر (١).

<sup>(</sup>۱) أبو سليمان في حمد بن محمد الخطابي: أعلام الحديث شرح صحيح البخاري م تحقيق ودراسة ، محمد بن سعد آل سعود ، ط: الأولى مكة المكرمة: المملكة العربية السعودية جامعة أم القرى (١٤٠٩) ١/ ٤٨٠ .

 <sup>(</sup>۲) علي بن محمد ، التعريفات للجرجاني ط الرابعة : حققه ابـراهيم الأبيـاري ، لبنـان ، بـيروت – دار
 الكتاب العربى( ۱٤۱۸) (مادة فتن ) .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة ، الآية (١٣٧) .

<sup>(</sup>٤) محمد بن جرير الطبري ، جامع البيان عن تأويل أي القرآن ، ط٠ ( بـدون ) ، بـيروت ، لبنـان ، دار الفكر ١٤٠٥ /٢٠٠ .

<sup>(</sup>٥) سورة التوبة ، الآية (٤٨) .

<sup>(</sup>٦) الحسين بن مسعود البغوي ، معالم التنزيـل ، تحقيـق· خالـد العـك ، ومـروان سـوار ، ط·الثانيـة بيروت لبنان دار المعرفة ١٤٠٧ ٢/ ٢٩٨ .

ج - وفسرت بالقتل ومنه قوله الله تعالى : ﴿ وَإِذَا ضَرَبْتُمْ فِي ٱلْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن تَقْصُرُواْ مِنَ ٱلصَّلَوٰةِ إِنْ خِفْتُمْ أَن يَفْتِنَكُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوَا ۚ إِنَّ عَلَيْكُمْ أَلَا يَفْتِنَكُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوَا ۚ إِنَّ الْكَنْفِرِينَ كَانُواْ لَكُرْ عَدُوًّا مُّبِينًا ﴾ (١).

معنى الآية إن خشيتم أن يقصدكم الكفار بقتل أو جرح أو أخذ (٢).

إلى غير ذلك مما فسرت به الفتنة ففسرت بالعذاب والإثم والإبتلاء والإختبار والمحنة والإحراق بالنار والصد عن الصراط المستقيم وبالحيرة والضلالة وبالجنون والغفلة ، فإن كانت من الله فهي على وجه الحكمة ، وإن كانت من الإنسان بغير أمر الله فهي مذمومة (٣).

# ٢ - أنواع الفتنـــة :

تنقسم الفتنة إلى قسمين:

الأولى: فتنة معنوية فكرية بالتضليل والتشكيك بالدين ، ومن أمثلة ذلك :

أ - فرض الأنظمة التي تحارب الإسلام حيث يحمى الإلحاد باسم نشر الحرية ويحارب الإسلام باسم مكافحة الإرهاب، ومن ثم تفرض الفتنة على المجتمع المسلم فرضاً بقوة القانون فتزداد الفتنة رسوخا، والسنة تزداد ضعفا وتلاشيا فيربو على هذا الوضع الصغير ويهرم عليه الكبير فتختفي معالم الإسلام من المجتمع، فإذا أراد المصلحون تغيير ذلك الوضع وقف المجتمع ضد ذلك بسبب الفهم لذلك الوضع المخالف لشرع الله.

<sup>(</sup>١) سورة النساء ، الآية (١٠١) .

<sup>(</sup>٢) عبد الله النسفي ، مدارك التنزيل وحقائق التأويل، ط . الأولى بـيروت ، لبنــان : تحقيــق : إبــراهيـم رمضان ، دار القلم ١٤٠٨ ، ١/ ٣٤٣ .

<sup>(</sup>٣) انظر في ذلك : معجم مفردات ألفاظ القرآن ( مادة فتن ) ، وابن حجر العسقلاني • فتح الباري (٣) انظر في ذلك : معجم مفردات ألفاظ البخاري ٥/ ٥٥٧ ، وغريب الحديث للحربي ٣/ ٩٣٠ .

فيجب على أهل الإسلام حكاما ومحكومين أن يتعاونوا على نشر أحكام الله على سائر أفراد الأمة حتى يعم الخير والفضل والطمأنينة والآمن سائر المعمورة قال الله تعالى : ﴿ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ ٱسْتَعِينُواْ بِٱللَّهِ وَٱصْبِرُواْ الله عَالَى : ﴿ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ ٱسْتَعِينُواْ بِٱللَّهِ وَٱصْبِرُواْ الله عَالَى الله عَالَى الله عَالَى الله عَالَى الله عَالَى الله عَالَى الله عَالِهِ وَ الله عَلَى الله عَالَى الله عَالَى الله عَالَى الله عَلَى الله

ومعنى ذلك "أن الأرض لله ، لعل الله يورثكم إن صبرتم على ما نالكم من مكروه في أنفسكم وأولادكم من فرعون واحتسبتم ذلك واستقمتم على السداد أرض فرعون وقومه بأن يهلكهم ويستخلفكم فيها فان الله يورث أرضه من يشاء من عباده والعاقبة للمتقين ، يقول والعاقبة المحمودة لمن اتقى الله وراقبه فخافه باجتناب معاصيه وأدى فرائضه "(٢).

فالأمة كلما قربت من منهج الله وطبقت أحكام الله في جميع أمورها كان ذلك سببا في تمكينها واستخلافها في الأرض والشاهد على ذلك ما كانت تعيشه آلامه في القرون الأولى حيث كانت عزيزة الجانب يرهبها أعداؤها في كل مكان والسبب في هذه العزة تمسكها بأحكام الله في جميع أمورها لأنها كلما قوي تمسكها عظمت في عيون مناوئيها.

وكلما ضعف تمسكها بشرع الله ضعفت أمام أعدائها وتسلطوا عليها فإذا أنابت إلى الله ورجعت إلى دينها رجع إليها عزها والتمكين لها في الأرض وهذه مشاهد لمن يقرأ تاريخ الأمة الإسلامية منذ بعثة النبي على إلى يومنا هذه فإن الأمة في هذا العصر الحاضر ضعيفة غير مسموع لها التصرف في غالب أمورها والسبب في ذلك بعدها عن شرع الله فإن رجعت إلى دين الله وطبقته في جميع شؤونها رجعت إليها عزتها وعظمتها وخافها الأعداء في كل مكان فقد قال النبي صلى الله

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية (١٢٨).

<sup>(</sup>٢) جامع البيان عن تأويل أي القرآن ٦/ ٢٧ .

عليه وسلم: " نصرت بالرعب مسيرة شهر "(١).

فكل من تمسك بشرع الله نصر على من خالفه ، فعلى الأمة المسلمة التمسك بدين الله حتى تزول عنها الفتنة ويمكن لها في الأرض قال تعالى : ﴿ وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ كَمَا ٱسْتَخْلَفَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُهَكِنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ ٱلَّذِينَ آرْتَضَىٰ لَهُمْ وَلَيُهَكِنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ ٱلَّذِي ٱرْتَضَىٰ لَهُمْ وَلَيُهَكِنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ ٱلَّذِي وَمَن كَفَر وَلَيْهَكِنَنَ لَا يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا وَمَن كَفَر وَلَيْهَكِنَا لَا يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا وَمَن كَفَر وَلَيْهَد ذَالِكَ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْفَاسِقُونَ ﴾ (٢) .

"وذلك وعد الله للذين آمنوا وعملوا الصالحات من أمة محمد صلى الله عليه وسلم أن يستخلفهم في الأرض ، وأن يمكن لهم دينهم الذي ارتضى لهم ، وأن يبدلهم من بعد خوفهم أمنا ، ذلك وعد الله ، ووعد الله حق ، ووعد الله واقع ولن يخلف الله وعده .

# فما حقيقة ذلك الإيمان ؟ وما حقيقة هذا الاستخلاف ؟

إن حقيقة الإيمان التي يتحقق بها وعد الله حقيقة ضخمه تستغرق النشاط الإنساني كله، وتوجه النشاط الإنساني كله، فما تكاد تستقر في القلب حتى تعلن عن نفسها في صوره عمل ونشاط وبناء وإنشاء موجه كله إلى الله، لا يبتغي به صاحبه إلا وجه الله، وهي طاعة لله واستسلام لأمره في الصغيرة والكبيرة، لا يبقى معها هوى في النفس ولا شهوة في القلب، ولاميل في الفطرة إلا وهو تبع لما جاء به رسول الله صلى الله عليه وسلم من عند الله فهو الإيمان الذي يستغرق الإنسان كله ، بخواطر نفسه، وخلجات قلبه ، وأشواق روحه، وميول فطرته ،

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاري مع الفتح ، کتاب التیمم ۱/ ٤٣٦ رقم الحدیث ( ٣٣٥) ، ومسلم ٣/ ٣ ح ٥٢١.

<sup>(</sup>٢) سوره النور ، آية ( ٥٥) .

وحركات جسمه، ولفتات جوارحه، وسلوكه مع ربـه في أهلـه ومـع النــاس جميعــاً يتوجه بهذا كله إلى الله.

يتمثل هذا في قول الله سبحانه في الآية نفسها تعليلاً للاستخلاف والتمكين والأمن ﴿ يعبدونني لا يشركون بي شيئاً ﴾ وللشرك مداخل وألوان ، والتوجه إلى غير الله بعمل أو شعور هو لون الشرك بالله ، ذلك الإيمان منهج حياة كامل، يتضمن كل ما أمر الله به ، ويدخل فيما أمر الله به توفير الأسباب، وإعداداً للعدة والأخذ بالوسائل، والتهيؤ لحمل الأمانة الكبرى في الأرض أمانة الاستخلاف.. فما حقيقة الاستخلاف في الأرض ؟

إنها ليست مجرد الملك والقهر والغلبة والحكم، إنما هي هذا كله على شرط استخدامه في الإصلاح والتعمير والبناء، وتحقيق المنهج الذي رسمه الله للبشرية كي تسير عليه وتصل عن طريقه إلى مستوى الكمال المقدر لها في الأرض اللائق بخليقة أكرمها الله.

إن الاستخلاف في الأرض قدرة على العمارة والإصلاح، لا على الهده والإفساد وقدرة على والإفساد وقدرة على تحقيق العدل والطمأنينة لا على الظلم والقهر، وقدرة على الارتفاع بالنفس البشرية والنظام البشري لا على الإنحدار بالفرد والجماعة إلى مدارج الحيوان! وهذا الاستخلاف هو الذي وعده الله الذين آمنوا وعملوا الصالحات، وعدهم الله أن يستخلفهم في الأرض، كما استخلف المؤمنين الصالحين قبلهم ليحققوا النهج الذي أراده الله ويقرروا العدل الذي أراده الله، فأما ويسيروا بالبشرية خطوات في طريق الكمال المقدر لها يوم أن أنشأها الله، فأما اللذين يملكون فيفسدون في الأرض وينشرون فيها البغي والجور، وينحدرون بها إلى مدارج الحيوان، فهؤلاء ليسوا مستخلفين في الأرض إنما هم مبتلون بما هم فيه، أو مبتلى بهم غيرهم عن يسلطون عليهم لحكمة يقدرها الله.

وآية هذا الفهم لحقيقة الاستخلاف قوله تعالى بعده ﴿ وَلَيُمَكِّنَنَ لَهُمْ دِينَهُمُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ مَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْعَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَ

كما يتم بتمكينه في تصريف الحياة وتدبيرها. فقد وعدهم الله إذن أن يستخلفهم في الأرض ، وأن يجعل دينهم الذي ارتضى لهم هو الذي يهيمن على الأرض ودينهم يأمر بالإصلاح ويأمر بالعدل ، ويأمر بالاستعلاء على شهوات الأرض ويأمر بعمارة هذه الأرض والانتفاع بكل ما أودعها الله من ثـروة ، ومن رصيد، ومن طاقه ، مع التوجه بكل نشاط فيها إلى الله ، لقد تحقق وعــد الله مــرة ، وظل متحققاً وواقعاً ما قام المسلمون على شـرط الله ﴿ يَعْبُدُونَنَى لَا يُشْرِكُونَ بي شَيًّا ﴾ لا من الآلهة ولا من الشهوات ، ويؤمنون من الإيمان - ويعملون صالحاً ، ووعد الله مذخور لكل من يقوم على الشرط من هذه الأمة إلى يـوم القيامة، أنما يبطئ النصر والاستخلاف والـتمكين والأمـن ، لتخلف شـرط الله في جانب من جوانبه الفسيحة، أو في تكليف من تكاليفه الضخمة، حتى إذا انتفعت الأمة بالبلاء، وجازت الابتلاء، وخافت فطلبت الأمن، وذلت فطلبت العزة، وتخلفت فطلبت الاستخلاف، كل ذلك بوسائله الـتي أرادهـا الله ، وبشـروطه الـتي قررها الله، تحقق وعد الله الـذي لا يتخلف ، ولاتقف في طريقه قـوة مـن قـوى الأرض جميعاً.. فإذا استقمتم على النهج، فلا عليكم من قوة الكافرين ، فما هم بمعجزين في الأرض ، وقوتهم الظاهرة لـن تقف لكـم في طريـق ، وأنـتم أقوياء بإيمانكم ، أقوياء بنظامكم ، أقوياء بعدتكم التي تستطيعون .

وقد لا تكونون في مثل عدتهم من الناحية المادية. ولا كن القلـوب المؤمنة التي تجاهد تصنع الخوارق والأعاجيب .

إن الإسلام حقيقة ضخمة لابد أن يتملاها من يريد الوصول إلى حقيقة وعد الله في تلك الآيات ، ولابد أن يبحث عن مصداقها في تاريخ الحياة البشرية ، وهو يدرك شروطها على حقيقتها، قبل أن يتشكك فيها أو يرتاب، أو يستبطئ وقوعها

في حالة من الحالات .

إنه مأمن مرة سارت الأمة على نهج الله وحكمت هذا النهج في الحياة وارتضته في كل أمورها ، إلا تحقق وعد الله بالاستخلاف والتمكين والأمن ، وما من مرة خالفت عن هذا النهج إلا تخلفت في ذيل القافلة وذلت وطرد دينها من الهيمنة على البشرية واستبد بها الخوف ، وتخطفها الأعداء،ألا وإن وعد الله قائم ، ألا وإن شرط الله معروف، فمن شاء الوعد فليقم بالشرط، ومن أوفى بعهده من الله ؟ "(١).

"وهذا من وعوده الصادقة ، التي شوهد تأويلها ومخبرها ، فإنه وعد من قام بالإيمان والعمل الصالح من هذه الأمة ،أن يستخلفهم في الأرض، فيكونوا هم الخلفاء فيها المتصرفون في تدبيرها ، وأن يمكن لهم دينهم الذي ارتضى لهم ، وهو دين الإسلام، الذي فاق الأديان كلها ، ارتضاه لهذه الأمة لفضلها وشرفها ونعمته عليها ، بأن يتمكنوا من إقامته، وإقامة شرائعه الظاهرة والباطنة في أنفسهم وفي غيرهم، لكون غيرهم من أهل الأديان وسائر الكفار، مغلوبين ذليلين ، وأنه يبدلهم أمناً من بعد خوفهم حيث كان الواحد منهم لا يتمكن من إظهار دينه، وما هو عليه إلا بأذى كثير من الكفار.

وكون جماعة المسلمين قليلين جدا بالنسبة إلى غيرهم وقد رماهم أهل الأرض عن قوس واحدة وبغوا لهم الغوائل، فوعدهم الله هذه الأمور، وقت نزول الآية، وهي لم تشاهد الاستخلاف في الأرض والتمكين فيها، والتمكين من إقامة الدين الإسلامي والأمن التام، بحيث يعبدون الله ولا يشركون به شيئاً، ولا يخافون أحداً إلا الله، فقام صدر هذه الأمة من الإيمان والعمل الصالح بما يفوق على غيرهم، فمكنهم من البلاد والعباد، وفتحت مشارق الأرض ومغاربها،

<sup>(</sup>۱) سيد قطب، في ظـلال القـرآن ، ط الثانيـة عشـر ، مصـر ، دار الشـروق ، ١٤٠٦هـ. ، ٤/ ٢٥٣٠<del>٢٥</del>٢٨ .

وحصل الأمن التام والتمكين التام فهذا من آيات الله العجيبة الباهرة ، ولا يـزال الأمر إلى قيام الساعة ، مهما قاموا بالإيمان والعمل الصالح ، فلابـد أن يوجـد ما وعدهم الله ، وإنما يسلط الله عليهم الكفار والمنافقين، ويد يلهم في بعض الأحيان بسبب ( إخلالهم ) ، بالإيمان والعمل الصالح "(۱).

فعلى أمة محمد عليها المخالفة للدينها التي تفرض عليها الأنظمة المخالفة للدينها التي تفرض عليها الأن الهدف من ذلك كله فرض الكفر والإلحاد وتغيير الشريعة الإسلامية في أسرع وقت قبل أن تنتبه الأمة إلى الجريمة النكراء التي ترتكب في حقها وحق دينها وشريعتها "(٢).

# ب - فتنة الإعلام والتعليم:

إن فتنة هاتين الوسيلتين في هذا العصر لمن أخطر ما مر على الأمة الإسلامية على مر عصورها ، فإن الإعلام والتعليم في هذا العصر قد انتشر انتشاراً واسعاً ولهما أثرهما على الأمة في إحداث الفتنة بينها حيث إن هذين هما الغالب على تكوين المعلومات لدى سائر الأمم ، فيجب على أهل العلم أن يعتنوا بذلك أشد الاعتناء ، ويجعلوا هذين الأمرين على سلم أولوياتهم فإنهما لمن انفع الأمور إذا حسن استخدامهما لنشر الحق ومن اخطر الأمور إذا أسيئ استخدامهما .

فإن الإعلام والتعليم لهما مكنتهما عند الأمم فيجب على أمة الإسلام أن تستخدمهما في نشر الدين الإسلامي على وفق ما جاء في الكتاب والسنة الصحيحة وما كان عليه أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم والتابعون لهم بإحسان حتى يتم تربية الأمة تربية صحيحة تعتز بدينها وكرامتها وتفاخر بهذا الدين

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان ص (٥٢١ ، ، ٥٢٢ ) .

<sup>(</sup>٢) عبد الحميد السحيباني ، الفتنة وموقف المسلم منها في ضوء القرآن ، ط . الأولى ، الرياض ، السعودية ، دار القاسم ، ت ١٤١٧ ، ص٢١٧ .

وتقوم بتبليغه إلى الأمم الأخرى .

" فالإعلام الإسلامي هو فن إيصال الحق للناس قصد اعتناقه والتزامه ، وفن كشف الباطل ودحضه قصد اجتنابه،فهو بناء وتحصين " (١) .

إن مدرسة الإعلام والتعليم مدرسة "جهاد ، فاحرصوا على أن يكون كل واحد منكم بطل ميدان وها أنتم هؤلاء خلفتم مرابطة الثغور من سلفكم الذين حموا الدين والدنيا، ووقفوا أنفسهم لإحـدى خطـتين، الـدفاع الجيـد، أو مـوت الشهيد، فاحذروا أن تؤتى أمتكم من ثغرة يقوم على حراستها واحد منكم فيجلب العار والهزيمة لجميعكم ، واعلموا أنكم عاملون فمسؤولون عن أعمالكم فمجزيون عنها من الله ومن الأمه ومن التاريخ ومن الجيل الـذي تقومـون على تربيته كيلاً بكيل ووزناً بوزن ، وقد نهى ديننا الإسلامي عن التقصير في الواجبات ونعى التفريط في الحقوق وبين آثاره وعواقبه وحض على الأعمال في مواقيتها وقبح الكسل والتواكل والإضاعة ، فشرع لنا بذلك كله من شرائع الحزم والقولة وضبط الوقت والنفس ما لم يشرعه قانون ولم تأت به عقليه وما أخذنا بـذلك إلا ليأخذ بعجزنا عن التهور في الكسل والبطالة ويقينا تجرع مرارة الندم وحرارة الحسرة ، ثم احرصوا على أن يكون ما تلقونه لتلامذتكم من الأقوال منطبقاً على ما يرونه ويشهدونه منكم من الأعمال ، فإن الناشئ الصغير مرهف الحس ، طلعه إلى مثل هذه الدقائق التي تغفلون عنها ولا ينالها اهتمامكم وإنه قوي الإدراك للمعايب والكمالات ، فإذا زينتم له الصدق فكونوا صادقين ، وإذا حسنتم له الصبر فكونوا من الصابرين ، واعلموا أن كل نقش تنقشونه في نفوس تلامذتكم من غير أن يكون منقوشاً في نفوسكم فهوا زائل ، إلا أن رأس مال التلميذ هـو مـا يأخذه عنكم من الأخلاق الصالحة بالقدوة وأما ما يأخذه عنكم بالتلقي من العلم

<sup>(</sup>١) سيد محمد ساداتي الشنقيطي ، مكانة وسائل الإعلام الجماهيرية في تحقيق وحدة الأمة ، ط الأولى الرياض ، السعودية ، دار عالم الكتب ، ت١٤١٨، ص٢٢ .

والمعرفة فهوا ربح وفائدة، أوصيكم بتقوى الله فهي العدة في الشدائد والعون في الملمات وهي مهبط الروح والطمأنينة ، وهي متنزل الصبر والسكينة ، وهي مبعث القوة واليقين ، وهي معراج السمو إلى السماء ، وهي التي تثبت الأقدام في المزالق وتربط على القلوب في الفتن .

أنتم حراس هذا الجيل الجديد والمؤتمنون عليه والقوامون على بنائه وأنتم بناة عقوله ونفوسه ، فأبنوا عقوله على أساس من الحقيقة وابنوا نفوسه على صخرة من الفضائل الإنسانية وأشربوه عرفان قيمتها ، فإن من لم يعرف قيمة الثمن أضاعه وقد غبنت هذه القيم في عصركم فكان ما ترون من فوضى واختلاط، ربوهم على ما ينفعهم وينفع الوطن بهم فهم أمانة الوطن عندكم وودائع الأمة بين أيديكم، ربوهم على التحاب في الخير والتآخي في الحق والتعاون على الإحسان والصبر إلا على الضيم والإقدام إلا على الشر والإيثار إلا بالشرف والتسامح إلا في الكرامة، ربوهم على استخدام المواهب الفطرية من عقل وفكر وذهن وعلى صدق التصور وصحة الإدراك ودقة الملاحظة والوقوف عند حدود الواقع.

ربوهم على أن يعيشوا بالروح في ذلك الجو المشرق بالإسلام وآدابه وتاريخه ورجاله ذلك الجو الذي يستوي ماضيه ومستقبله في أنهما طرف حق لا يشوبه الباطل وحاشيتا جديد لايبليه الزمن وعلى إن يعيشوا بالبدن في هذا النزمن النذي يدين بالقوة ويدل بالبأس وعلى أن يعيشوا بالروح في ذلك النزمن المشرق العامر بالحق والخير والفضيلة "(۱).

وأخيراً فكم عقيدة تفسد بسبب التعليم والإعلام ، إذا أسيئ استخدامها، فما غيرت العقول وأفسدت الإفهام وانتشرت المذاهب المخالفة لمنهج أهل السنة والجماعة إلا عن طريق التلقي من غير المصادر الشرعية .

<sup>(</sup>١) آثار الإمام محمد البشير الإبراهيمي (٣/ ٢٦٢ ، ٢٧٢) .

#### ٢ فتنة حسية بالإرهاب والتعذيب :

أعداء الله ورسوله صلى الله عليه وسلم والمؤمنين في كل عصر لهم أساليب وخطط في صرف المؤمنين وإبعادهم عن الحق .

"فقد يعجز الطواغيت عن صرف الناس عن دينهم ، وتغيير مواقفهم بالتهديد والسخرية وغيرها من الوسائل، ولكنهم يستمرون في المطاردة رجاء أن يحققوا أهدافهم ، ويبتكرون وسائل أخرى في التنديد والمطاردة .

ومن الوسائل المؤثرة إلحاق الأذى الجسماني ، فلكي يحققوا أهدافهم في إجبار الناس على الكفر بالله تعالى - يصبون جام غضبهم ويتفننون في ابتكار وسائل التعذيب .

والتاريخ يخبرنا في القديم والحديث أن الطواغيت قد سلكوا وسائل متعددة في إلحاق الأذى الجسماني "(١).

فنذكر بعض وسائلهم في ذلك وكيف أن المؤمن الصادق لا يزيده البلاء إلا شدة في التمسك بإيمانه الذي من أجله عذب .

فيزداد رفعة عند الله وعند المؤمنين، قال الله تعالى: ﴿ الْمَرَ ﴿ الْمَرَ ﴿ أَخَسِبَ اللَّهُ مِن اللَّهُ مَنْ أَلَهُ مَنَا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ ﴿ ﴾ ﴿ وَلَقَدْ فَتَنَا ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ۖ فَلَيَعْلَمَنَّ ٱلْكَنذِبِينَ ﴾ (٢) .

معنى الآيات: "أحسب الذين أجروا كلمة الشهادة على ألسنتهم، وأظهروا القول بالإيمان أنهم يتركون بذلك غير ممتحنين، بل يمتحنهم الله بضروب الحن حتى يبلو صبرهم وثبات أقدامهم وصحة عقائدهم، لتمييز المخلص من غير المخلص.

<sup>(</sup>١) الفتنة وموقف المسلم منها في ضوء القرآن (ص٢١٣).

<sup>(</sup>٢) سورة العنكبوت ، الآيات (١)(٢) (٣) .

كما قال تعالى: ﴿ \* لَتُبْلَوُنَ فِيَ أَمْوَالِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ وَلَتَسْمَعُنَ مِنَ الَّذِينَ أُوتُواْ الْكَتَابَ مِن قَبْلِكُمْ وَمِنَ الَّذِينَ أَشْرَكُواْ أَذَّك كَثِيرًا ۚ وَإِن تَصْبِرُواْ وَتَعُواْ فَإِنَّ ذَالِكَ مِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ﴿ ﴾ (١)

وقال تعالى : ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ وَلَمَّا يَعْلَمِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ جَهَدُواْ مِنكُمْ وَيَعْلَمَ ٱلصَّبِرِينَ ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ وَلَمَّا يَعْلَمِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ جَهَدُواْ

وقال تعالى : ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ وَلَمَّا يَأْتِكُم مَّثَلُ ٱلَّذِينَ خَلَوْاْ مِن قَبْلِكُم مَّ مَّشَهُمُ ٱلْبَأْسَآءُ وَٱلظَّرَّآءُ وَزُلْزِلُواْ حَتَّىٰ يَقُولَ ٱلرَّسُولُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ مَتَىٰ نَصْرُ ٱللَّهِ أَلَا إِنَّ نَصْرَ ٱللَّهِ قَرِيبٌ ﴿ (٣) .

وكل هذه الآيات وأمثالها مما نزل بمكة (ئ) ، في تثبيت قلوب المؤمنين وتصبيرهم على ما كان ينالهم من أذى المشركين ( ولقد فتنا الذين من قبلهم ) آي من أتباع الأنبياء عليهم السلام بضروب من الفتن من أعدائهم ،كما دون التاريخ اضطهادهم ، أي فصبروا وما وهنوا لما أصابهم حتى علت كلمة الله ، ( فليعلمن الله الذين صدقوا ) أي في قولهم (ءامنا) ( وليعلمن الكاذبين ) أي فيه . وذلك بالإمتحان ) (6)

" فليتأمل العبد سياق هذه الآيات ، وما تضمنته من العبر وكنوز الحكم ، فإن الناس إذا أرسل إليهم الرسل بين أمرين ، إما أن يقول أحدهم ، آمنا ، وإما أن

سورة آل عمران ، آیة (۱۸٦) .

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران ، آية ( ١٤٢) .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة ، الآية رقم (٢١٤).

<sup>(</sup>٤) يتكلم على الآيات من سورة العنكبوت وهي مكية . انظر : تفسير ابس كثير ٣/ ٣٤٦ والشوكاني ٤/ ٢٣٩ .

<sup>(</sup>٥) محمد جمال الدين القاسمي ، محا سن التأويل ، ط الأولى ، تصحيح محمد فواد ، دار إحياء الكتب العربية ( ١٣٧٩) ١٣/ ٤٧٣٦ ،

لا يقول ذلك، بل يستمر على السيئات والكفر، فمن قال آمنا ، امتحنه ربه، وابتلاه ، وفتنه ، والفتنة الإبتلاء ، والإختبار ، ليتبين الصادق من الكاذب ، ومن لم يقل، آمنا فلا يحسب أنه يعجز الله ويفوته ويسبقه ، فإنه إنما يطوي المراحل في يديه، فمن آمن بالرسل و أطاعهم ، عاداه أعداؤهم وآذوه، فابتلى بما يؤلمه، وإن لم يؤمن بهم ولم يطعهم ، عوقب في الدنيا والآخرة ، فحصل له ما يؤلمه ، وكان هذا المؤلم له أعظم ألما وأدوم من ألم أتباعهم ، فلا بد من حصول الألم لكل نفس آمنت أو رغبت عن الإيمان ، لكن المؤمن يحصل له الألم في الدنيا ابتداء، ثم تكون له العاقبة في الدنيا والآخرة ، والمعرض عن الإيمان تحصل له الله الله الله الله المنائم .

وسُئل الشافعي رحمه الله (۱): (أيما أفضل للرجل، أن يمكن أو يبتلى؟ فقال: لا يمكن حتى يبتلى ، والله تعالى ابتلى أولي العزم من الرسل فلما صبروا مكنهم ).

فلا يظن أحد أنه يخلص من الألم البتة ، وإنما يتفاوت أهل الآلام في العقول، فأعقلهم من باع ألماً مستمراً عظيماً ، بألم منقطع يسير ، وأشقاهم من باع الألم النقطع اليسير، بالألم العظيم المستمر والمقصود: أن الله سبحانه اقتضت حكمته أنه لابد أن يمتحن النفوس ويبتليها ، فيظهر بالإمتحان طيبها من خبيثها ، ومن يصلح لموالاته وكراماته ، ومن لا يصلح ، وليمحص النفوس التي تصلح له ، ويخلصها بكير الإمتحان ، كالذهب الذي لا يخلص ولا يصفو من غشه، إلا بالإمتحان ، إذ النفس في الأصل جاهلة ظالمة ، وقد حصل لها بالجهل والظلم من الخبث ما يحتاج

<sup>(</sup> ١) الإمام الشافعي : هو محمد بن إدريس بن العباس بن عثمان ابن شافع ، عالم العصر، ناصر الحديث، فقيه الملة ولد في غزة، واخذ العلم عن جمع من أهل العلم، وصنف التصانيف ودون العلم ، مات سنة أربع ومثتين ، وله أربع وخمسون سنة .

سير أعلام النبلاء ١٠/ ٥، التقريب ص (٤٠٣).

خروجه إلى السبك والتصفية ، فإن خرج في هذه الدار، وإلا ففي كير جهنم ، فإذا هذب العبد ونقى، أذن له في دخول الجنة "(١) .

ومعنى قوله تعالى (لتبلون في أموالكم وأنفسكم) "اللام لام القسم أي، والله لتبلون، هذا خطاب للنبي على المته تسلية لهم بما سيلقونه من الكفرة والفسقه ليوطنوا أنفسهم على الثبات والصبر على المكارة، والإبتلاء والإمتحان والإختبار، والمعنى ، لتمتحنن ولتختبرن ، في أموالكم بالمصايب، والانفاقات، الواجبة ، وسائر التكاليف الشرعية المتعلقة بالأموال ، والإبتلاء في الأنفس ، بالموت والأمراض وفقد الأحباب والقتل في سبيل الله (٢٠).

وبعد أن ذكرت بعض الأدلة من كتاب الله عز وجل على أن المؤمن لابد أن يصيبه بعض البلاء للاختبار والإمتحان ، على صدق إيمانه ورسوخه و أتبعت ذلك ببعض كلام المفسرين على هذه الآيات ، وأن هذه سنة الله في خلقه .

والآن نذكر بعض الأحاديث الصحيحة الدالة على هذا الموضوع حتى يكون ذلك تثبيتاً وتصبيراً لمن يصيبه بعض هذه الإبتلاءات ، وأنه ينبغي أن يحتسب كل من يقع عليه من هذه المصائب، وأن هذا رفعة له عند الله إذا هو صبر واحتسب الأجر عند الله، فمن ذلك قول النبي عليه: "ما يصيب المسلم من نصب ولا وصب ولا هم ولا حزن ولا أذى ولا غم حتى الشوكة يشاكها إلا كفر الله بها مسن خطاياه (٣).

<sup>(</sup>۱) ابن قيم الجوزية محمـد بن أبى بكر ، زاد المعاد في هـدي خير العباد، ط السـابعة ، بـيروت ، لبنــان، مؤسسة الرسالة ، و مكتبة المنار الإسلامية (١٤٠٥) ٣/ ١٨ . ١

<sup>(</sup>٢) صديق بن حسن القنوجي : فتح البيــان في مقاصــد القــرآن : ط ( بــدون ) عــني بطبعــه : عبــد الله الأنصاري ، بيروت ، لبنان ، المكتبة العصرية (١٤١٢) ٢/ ٣٩٤ .

<sup>(</sup>۳) البخاري مع الفتح ، كتاب المرضى ، باب ما جاء في كفارة المـرض ١٠٣ / ١٠٣ ح رقــم ( ٥٦٤١) ، ومسلم ٨/ ١٢٩ ح رقم ( ٢٥٧٣) .

وقول عَيَّا الله عَيَّا الله عَرَا المؤمن ، إن أمره كله له خير، وليس ذاك لأحد إلا المؤمن ، إن أصابته سراء شكر فكان خيراً له ، وإن أصابته ضراء صبر فكان خيراً له ، وإن أصابته ضراء صبر فكان خيراً له "(١) .

وعنه صلى الله عليه وسلم أنه قال: "إن المسلم إذا كان مخالطاً الناس، ويصبر على على أذاهم، خير من المسلم الذي لا يخالط الناس، ولا يصبر على أذاهم "(٢).

وعن أنس رضى الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: "إذا أراد الله بعبده الخسير عجل له العقوبة في الدنيا ، وإذا أراد الله بعبده الشر أمسك عنه بذنبه حتى يوافي به يسوم القيامة " (٣) .

وعن مصعب ابن سعد (٤) ، عن أبيه (٥) قال : قلت : يا رسول الله : أي الناس أشد بلاء ؟ : قال : الأنبياء ثم الأمثل فالأمثل ، فيبتلى الرجل على حسب دينه ، فإن كان دينه صلباً اشتد بلاؤه ، وإن كان في دينه رقة أبتلى على قدر دينه ، فما يسبر ح

<sup>(</sup>۱) مسلم بشرح النووي ، كتباب الزهد والرقبائق ، بباب المؤمن أمره كله خير ۹/ ١٢٥، ح ٢٩٩٨ .

<sup>(</sup>۲) جامع الترمذي أبواب صفة القيامة ، الباب ( ٥٥ ) ص ( ٥٥٦) ح رقم ( ٢٥٠٧) ، وأخرجه ابن ماجة ص ( ٥٨٢) ح رقم ( ٤٠٣٢) ، وأحمد  $\frac{7}{12}$  وصححه اللألباني في صحيح الترمذي  $\frac{7}{12}$   $\frac{7}{12}$  وصححه اللالباني في صحيح الترمذي  $\frac{7}{12}$ 

<sup>(</sup>٣) جامع الترمذي ، أبواب الزهد ، باب الصبر على البلاء ص (٥٣٤) ح رقم (٢٣٩٦) ، وقال الترمذي حسن غريب ، أخرجه الحاكم وقال : هذا حديث صحيح على شرط مسلم، ووافقه الذهبي، والطحاوي في شرح مشكل الآثار، ٥/ ٢٩٢ والبخاري في الأدب المفرد ص ( ١٣٥) . وقال الألباني صحيح . انظر : صحيح الترمذي ٢/ ٢٨٥ ح رقم ( ١٩٥٣) .

<sup>(</sup>٤) مصعب بن سعد بن أبي وقاص الزهري- أبو زرارة المدني : ثقة من الثالثة أرسل عـن عكرمـة بـن أبي جهل مات سنة ثلاثة ومئة خرج له الجماعة ، التقريب ، ص ( ٤٦٥) .

<sup>(</sup>٥) سعد بن مالك بن أبي وقاص أحد العشرة وآخرهم موتاً وأول من رمى بسهم في سبيل الله ، ورواء عن النبي صلى الله عليه وسلم، كثيرًا ، ومناقبه كثيرًا ، مات بالعقيق ، سنة خسًا وخمسين على المشهور ، أخرجا له الجماعة ، الإصابة ٢/ ٨٣ والتقريب ص ( ١٧٢) .

البلاء بالعبد حتى يتركه يمشي على الأرض ما عليه خطيئة " (١) .

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: "ما يـزال الـبلاء بالمؤمن والمؤمنة في نفسه وولده وماله حتى يلقى الله وما عليه خطيئة "(٢).

وبعد التقديم بهذه المقدمة التي تطرقت فيها إلى أن المؤمن يتعرض في خضم هذه الحياة لبعض المصائب التي تكون تمحيصاً وتهذيباً له ، نذكر نماذج لبعض الفتن الحسيه التي قد مرت على بعض عباد الله المؤمنين عبر التاريخ ، ففي ذلك تسليه وتصبيرًا لمن قد يتعرض لمثل ذلك في الفتن الحسيه في هذا الزمان ، الذي كثرة فيه أسباب وأنواع الفتن .

وكذلك ما تعرض له إبراهيم الخليل عليه الصلاة والسلام للإلقاء في النار؛ كما في قوله تعالى في سورة الأنبياء في سياق قصة إبراهيم عليه السلام: ﴿ قَالُواْ حَرِّقُوهُ وَآنصُرُوۤاْ ءَالِهَتَكُمْ إِن كُنتُمْ فَنعِلِينَ ﴿ قَالُواْ حَرِّقُوهُ وَآنصُرُوٓاْ ءَالِهَتَكُمْ إِن كُنتُمْ فَنعِلِينَ ﴾ قُلْنَا يَننَارُ كُونِي بَرْدًا

<sup>(</sup>۱) جامع الترمذي ، أبواب الزهد ، باب الصبر على البلاء ص ( ٥٣٤) ح رقم ( ٢٣٩٨) قال الترمذي : هذا حديث حسن صحيح ، وأخرجه ابن ماجة ص ( ٥٨٠) ح رقم ( ٤٠٢٣) وأحمد ١/ ١٧٢ ، وابن حبان في صحيحه ٧/ ١٦١ ، والحاكم ١/ ١٤ وقال على شرط مسلم ووافقه الذهبي، وصححه الألباني في صحيح الترمذي ٢/ ٢٨٦ ح رقم ( ١٩٥٦) .

<sup>(</sup>۲) جامع الترمذي ، كتاب الزهد ، بأب ما جاء في الصبر على البلاء ص ( ٥٣٤) ح رقم ( ٢٣٩٩) وقال هذا حديث حسن صحيح ، وأخرجه أحمد ٢/ ٢٨٧ ، والبخاري في الأدب المفرد ص ١٦٩ ح رقم ( ٤٩٤) ، وقال الألباني صحيح، والحاكم ١/ ٣٤٦ وقال هذا حديث صحيح على شرط مسلم ووافقه الذهبي .

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران ، الآية رقم (٢١).

# وَسَلَىمًا عَلَى إِبْرَاهِيمَ ﴿ ﴾ (١).

ونبينا عليه الصلاة والسلام تعرض للفتنة الحسية في كثير من حياته ، فمن ذلك أنه تعرض للقتل وللأذى، وكثير من المحن طوال حياته عليه الصلاة والسلام، كما في قوله تعالى : ﴿ وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِيُثْبِتُوكَ أَوْ يَقْتُلُوكَ أَوْ تَكُنْرِجُوكَ أَوْ يَقْتُلُوكَ أَوْ تَكُنْرِجُوكَ وَيَمْكُرُ وَنَ وَيَمْكُرُ اللَّهُ وَٱللَّهُ خَيْرُ ٱلْمَاكِرِينَ ﴾ (٢).

أما ماجاء في السنة من تعرضه عليه الصلاة والسلام للأذى ، فعن عبد الله ابن مسعود رضي الله عنه (٢) قال: "بينما النبي على ساجد وحوله ناس من قريش من المشركين ، إذ جاءه عقبة بن أبي مُعيط (٤) بسلى جزور ، فقذفه على ظهر النبي على فلم يرفع رأسه ، فجاءت فاطمة عليها السلام فأخذته من ظهره ودعت على من صنع " (٥).

وعن عروة بن الزبير (٦) قال : سألت ابن عمرو بن العاص (٧) : أخبرني

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء، الآية رقم ( ٦٨ ) (٦٩) .

<sup>(</sup>٢) سورة الأنفال ، الآية رقم (٣٠).

<sup>(</sup>٣) عبد الله بن مسعود بن غافل بن حبيب الهذلي ، أسلم قديًا وهاجر الهجرتين ، من كبار العلماء من الصحابة ، أمره عمر على الكوفة ، مات سنة اثنتين وثلاثين أو التي بعدها بالمدينة . الإصابة ٢/ ١٢٩ التقريب ( ٢٦٥) .

<sup>(</sup>٤) عقبة بن أبي معيط أشتهر بأذاه للنبي ﷺ، أسر و قتله النبي ﷺ بعـد وقعـة بـدر صـبرًا ، تــاريخ الطبري ٢/ ٣٨.

<sup>(</sup>٥) البخاري مع الفتح ، كتاب مناقب الأنصار ، باب ما لقي النبي ﷺ وأصحابه من المشركين بمكة ٧/ ١٦٥ ح رقم (٣٨٥٤) ، ومسلم- ٦/ ١٥٠ .

<sup>(</sup>٦) عروة بن الزبير بن العوام بن خويلد الأسدي أبو عبد الله المدني، ثقة فقيه مشهور ، ومولـده في أوائل خلافة عثمان رضي الله عنه و مات سنة أربع وتسعين على الصحيح ، أخرج له الجماعة . التهذيب ٧/ ١٨٠، التقريب ص ٣٢٩.

بأشد شيء صنعه المشركون بالنبي ﷺ، قال : بينا النبي ﷺ، يصلي في حجر الكعبة، إذ أقبل عقبة بن أبي معيط ، فوضع ثوبه في عنقه ، فخنقه خنقاً شديداً ، فأقبل أبو بكر (١) حتى أخذ بمنكبه ، ودفعه عن النبي ﷺ قال : "أتقتلون رجلاً أن يقول ربي الله وقد جاءكم بالبينات من ربكم " (٢) (٣) .

٢ - ما تعرض له الصالحون من عباد الله عبر القرون للفتنه الحسيه، فمن ذلك قصة أصحاب الأخدود ، كما في قول تعالى : ﴿ قُتِلَ أَصْحَابُ ٱلْأُخْدُودِ ۞ أَلنَّارِ ذَاتِ ٱلْوَقُودِ ۞ إِذْ هُرْ عَلَيْهَا قُعُودٌ ۞ وَهُمْ عَلَىٰ مَا يَفْعَلُونَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ شُهُودٌ ۞ وَمَا نَقَمُواْ مِنْهُمْ إِلّا أَن يُؤْمِنُواْ بِٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ۞ ﴿ (\*) .

ومعنى قتل: "أي لُعن أصحاب الأخدود، وجمعه أخاديد وهي الحفر في الأرض وهذا خبر عن قوم من الكفار عمدوا إلى من عندهم من المؤمنين بالله عز وجل فقهروهم وأرادوهم أن يرجعوا عن دينهم ، فأبوا عليهم ، فحفروا لهم في الأرض أخدوداً ، وأججوا فيه ناراً ، وأعدوا لها وقوداً يسعرونها به ثم أرادوهم فلم يقبلوا منهم فقذفوهم فيها "(٥) .

وكذلك ذكر الله أن فرعون توعد أتباع موسى عليه السلام ، بقوله :

<sup>(</sup>۱) أبو بكر الصديق : عبد الله بن عثمان بن عامر القرشي التيمي بـن أبـي قحافـة خليفـة رسـول الله على الله ولد بعد الفيل بسنتين وستة أشهر ، وسبق إلى الإيمان، واستمر مع النبي على طول إقامتـه بمكـة ورافقه بالهجرة وفي الغار وفي المشاهد كلها، مات سـنة ثـلاث عشـر ، ولـه ثـلاث وسـتون سـنة ، الإصابة ۲/ ۱۰۱ ، التقريب ص ۲٥٥ .

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم ، سورة غافر ، رقم الآية ٢٨ .

<sup>(</sup>٣) البخاري مع الفتح ، كتاب مناقب الأنصار ، باب ما لقي الـنبي ﷺ وأصحابه مـن المشـركين بمكـة ٧/ ١٦٦ ، ١٦٦ ح رقم ( ٣٨٥٦) .

<sup>(</sup>٤) القرآن الكريم : سورة البروج ، الآيات (٤ ، ٨ ) .

<sup>(</sup>٥) تفسير ابن كثير ٤/ ٣٠٠–٤٣١ .

﴿ فَلَمَّا جَآءَهُم بِٱلْحَقِّ مِنْ عِندِنَا قَالُواْ ٱقْتُلُواْ أَبْنَآءَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ وَٱسْتَخْيُواْ نِسَآءَهُمْ وَمَا كَيْدُ ٱلْكَنفِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَىٰلِ ﴿ اللَّهِ مِنْ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

ومن السنة في هذا المعنى أحاديث كثيرة ، منها حديث ابن مسعود رضي الله عنه قال: أول من أظهر إسلامه سبعة: رسول الله صلى الله عليه وسلم، وأبو بكر، وعمار (٢) ، أمه سمية (٣) ، وصهيب (٤)، وبلال (٥)، والمقداد (٦) ، فأما رسول الله عليه الله بعمه أبي طالب (٧)، وأما أبو بكر فمنه الله بقومه ، وأما سائرهم فأخذهم المشركون ، فألبسوهم أدراع الحديد، وصهروهم في الشمس ، فما منهم إنسان إلا وقد وأتاهم على ما أرادوا ، الا بلال، فإنه هانت عليه نفسه في الله ، وهان على قومه، فأعطوه الولدان ،

<sup>(</sup>١) سورة غافر ، الآية (٢٥) .

<sup>(</sup>٢) عمار بن ياسر بن عامر بن مالك العنسي أبو اليقظان كان من السابقين الأولـين، وممــن عــذب في الله، شهد المشاهد كلها وقتل مع علي رضي الله عنه بصفين سنة سبع وثلاثين ، الإصابة ٢/ ١٧٣ التقريب ص ( ٣٤٦) .

<sup>(</sup>٣) سمية بنت خباط مولاة أبي حذيفة بن المغيرة، كانت سابعة سبعة في الإسلام ، عـذبها أبــو جهــل وطعنها في قبلها فماتت فكانت أول شهيدة في الإسلام ، الإصابة ٤/ ١١٣ .

<sup>(</sup>٤) صهيب بن سنان بن مالك النمري أبو يحيى من السابقين ومن المستضعفين وعمن عذب في الله شهد بدرا والمشاهد بعدها ومات بالمدينة سنة ثمان وثلاثين الإصابة ٢/ ٢٥٤، والتقريب ص(٢١٩).

<sup>(</sup>٥) بلال بن رباح الحبشي المؤذن اشتراه أبو بكر رضي الله عنه لما كان يعـذب فاعتقـه فلـزم الـنبي ﷺ وأذن له ، وشهد جميع المشاهد ، مات بالشـام سنة سبع عشر أو ثماني عشــرة ولـه بضـع وسـتون سنة الإصابة ١/ ١٧٠ والتقريب ص (٦٨) .

<sup>(</sup>٦) المقداد بن الأسود الكندي هو أبن عمرو بن ثعلبة البهراني من السابقين مات سنة ثـلاث وثلاثـين وهو ابن سبعين سنة . الإصابة ٣/ ١٣٣ ، والتقريب ص (٤٧٦) .

<sup>(</sup>٧) أبو طالب عم النبي ﷺ كان يحوطه ويدافع عنه مات قبل الهجرة بثلاث سنين ولم يسلم ، وبعد موته نالت قريش من النبي ﷺ. انظر البداية والنهاية ٢/ ١٢٢

وأخذوا يطوفون به شعاب مكة ، وهو يقول : أحدُّ أحد (١) .

عن خباب بن الأرت (٢) رضي الله عنه قال: "شكونا إلى رسول الله على وهو متوسد بردة له في ظل الكعبة قلنا له: ألا تستنصر لنا ، ألا تدعو الله لنا ؟ قال: كان الرجل فيمن قبلكم يحفر له في الأرض فيجعل فيه ، فيجاء بالمنشار فيوضع على رأسه فيشق باثنتين ، وما يصده ذلك عن دينه ، ويمشط بأمشاط الحديد مادون لحمه من عظم أو عصب ، وما يصده ذلك عن دينه ، والله ليتمن هذا الأمر حتى يسير الراكب من صنعاء إلى حضرموت لا يخاف إلا الله ، أو الذئب على غنمه ، ولكنكم تستعجلون " (٣) .

ربما يتساءل المرء: فيم هذا العذاب الذي لقيه الرسول على والمسول المسولة وهم على الحق ؟ ولماذا لم يعصمهم الله تعالى منه وهم جنوده ، وفيهم رسوله ؟ والجواب: أن أول وصف للإنسان في الدنيا ، أنه مكلف ، وأمر الدعوة إلى الإسلام والجهاد لإعلاء كلمته من أهم متعلقات التكليف ، والتكليف من أهم لوازم العبودية لله تعالى ، وعبودية الإنسان لله عز وجل ضرورة من ضرورات الوهيته عز وجل : ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ (١٠).

فقد استلزمت العبودية- إذا- التكليف ، واستلزم التكليف تحميل المشاق ومجاهدة النفس والأهواء ، والصمود في وجه الفتن والابتلاءات ، والفتنة والإبتلاء

<sup>(</sup>۱) سنن ابن ماجة ، المقدمة ، أبواب فضائل أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم، بـاب فضـل سلمان وأبي ذر والمقداد ص ( ۲۳) ح رقم ( ۱۵۰) ، وأخرجه أحمد ١/ ٤٠٤، والحاكم ٣/ ٢٨٤ وقال صحيح الإسناد ووافقه الذهبي، وقال البصيري ١/ ٧٧ إسناد رجاله ثقات، وقال : الألبـاني في صحيح ابن ماجة حديث حسن ١/ ٣٠ ح (١٢٢).

 <sup>(</sup>۲) خباب بن الأرت بن جندلة التميمي سبي في الجاهلية فبيع بمكة وكان من السابقين الأولين
 المستضعفين عذب عذابًا شديدًا ، مات سنة سبع وثلاثين بالكوفة ، الإصابة ١٠١/١ .

<sup>(</sup>٣) البخاري مع الفتح ، كتاب المناقب ، باب علامات النبوة في الإسلام ٦/ ٦١٩ ، ح رقم (٣٦١٢)

<sup>(</sup>٤) سورة الذاريات ، الآية رقم (٥٦).

هما الميزان الذي يميز الصادق عن الكاذب، وما دام الأمر كذلك فلا ينبغي للمسلم أن يتوهم اليأس إذا ما عانى شيئا من المشقة والمحنة ، بل العكس هو المسجم مع طبيعة هذا الدين ، أي إن على المسلمين أن يستبشروا بالنصر كلما رأوا أنهم يتحملون مزيداً من الضر والنكبات سعياً إلى تحقيق أمر ربهم عز وجل إن في مواقف المؤمنين بمختلف قبائلهم وثباتهم على دينهم ورضاهم بجوار ربهم ، مثلاً عالياً في التوكل على الله تعالى ، ولن ينسى التاريخ تلك المواقف الإيمانية البطولية لهؤلاء المسلمين الأوائل، الذين كانوا قدوة لأصحاب المبادئ في كل زمان ومكان .

إن أعداء الإسلام في كل زمان ومكان ، لم يكفوا ولن يكفوا عن استخدام كافة الوسائل والأساليب لإطفاء نور الإسلام ومحاربة دعاته ، وربما تتجدد الأساليب والوسائل ، ولكنها لا تخرج في مضمونها عن تلك الأساليب التي مارسها كفار قريش ضد المسلمين المستضعفين بمكة ، وسيطول بنا الشرح إذا وقفنا عند كل أسلوب ، وذكرنا له أمثله من واقع حركة الإسلام وسط المجتمعات والشراذم الرافضة لتحكيم شرع الله "(۱).

<sup>(</sup>۱) مهدي رزق الله أحمد ، السيرة النبوية في المصادر الأصلية ، ط الأولى ، الريـاض السـعودية ، مركـز الملك فيصل للبحوث والدراسات الإسلامية ت ١٤١٢، ص ١٩٦، ١٩٢، ١٩٣ .

#### المبحث الثابي

# نماذج من قتال الفتنة في تاريخ المسلمين

# المطلب الأول: نموذج من عصر الصحابة رضي الله عنهم

تعتبر من الفتن الكبرى التي مرت على المسلمين موقعة الجمل (١)، ووقعت صفين (٢)، وقد أطلق عليهما أنهما قتال فتنة ، ثم ما تلا ذلك من ظهور الفرق الضالة، فمن هذا المنطلق ، كان ما ترتب على فتنة مقتل الخليفة ، عثمان رضي الله عنه، من أعظم الفتن التي مرت على الأمة المسلمة في تاريخها ، وفتحت على أهل الإسلام باب الفتن على مصراعيه .

قال ابن تيمية (٣) رحمة الله: "بل المشروع ترك القتال في الفتنة كما جاءت به النصوص الكثيرة المشهورة ، كما فعله من فعله من القاعدين عن القتال لإخبار النبي صلى الله عليه وسلم أن ترك القتال في الفتنة خير ، وأن الفرار من الفتن باتخاذ غنم في رؤوس الجبال خير من القتال فيها وكنهيه لمن نهاه عن القتال فيها

<sup>(</sup>۱) موقعة الجمل هي الوقعة المشهورة بين علي رضي الله عنه من جهة و عائشة وطلحة و الزبير من جهة أخرى رضي الله عنه . انظر تفاصيل القصة في تاريخ الطبري ٣/ ٣٩ ، وتاريخ الإسلام عهد الخلفاء الراشدين ص ٤٨٣.

<sup>(</sup>۲) وقعة صفين بين علي من جهة و بين معاوية من جهة أخرى رضي الله عنهما ، حيث أن معاوية رضي الله عنه يطالب قبل البيعة بدم عثمان رضي الله عنه وعلي رضي الله عنه يرى أن القصاص بعد استتباب الأمر وجمع كلمة المسلمين ، فلم يتفقا واشتعلت الفتنة بينهما سنة سبع وثلاثين . انظر : تاريخ الإسلام عهد الخلفاء الراشدين ص ٥٣٧ ، وابن كثير ٧/ ٢٥٣ .

<sup>(</sup>٣) أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام ابن تيمية الحراني الدمشقي الإمام المشهور صاحب التصانيف الكثيرة تعرض للأذى من خصومه وسجن بسبب ذلك ، وتوفي محبوسًا بقلعة دمشق سنة سبع مئة وثمان وعشرون ، انظر ابن كثير ١٤/ ١٣٥، والعقود الدرية من مناقب شيخ الإسلام أحمد بن تيمية

وأمره باتخاذ سيف من خشب، ولكون علي لم يذم القاعدين عن القتال معه، بل ربما غبطهم في آخر الأمر (۱) ، ولأجل هذه النصوص لا يختلف أصحابنا أن ترك علي القتال كان أفضل، لأن النصوص صرحت بأن القاعد فيها خير من القائم، والبعد عنها خير من الوقوع فيها، قالوا: ورجحان العمل يظهر برجحان عاقبته، ومن المعلوم أنهم إذا لم يبدأوه بقتال فلولم يقاتلهم لم يقع أكثر مما وقع من خروجهم عن طاعته، لكن بالقتال زاد البلاء، وسفكت الدماء وتنافرت القلوب، وخرجت عليه الخوارج وحكم الحكمان، حتى سمي منازعه بأمير المؤمنين، فظهر من المفاسد ما لم يكن قبل القتال ولم يحصل به مصلحة راجحة .

وهذا دليل على أن تركه كان أفضل من فعله ، فإن فضائل الأعمال إنما هي بنتائجها وعواقبها ، وإنما وقع الشر بسبب قتل عثمان رضي الله عنه فحصل بذلك قوة أهل الظلم والعدوان ، وضعف أهل العلم والإيمان ، حتى حصل من الفرقة والاختلاف ما صار يطاع فيه من غيره أولى منه بالطاعة، ولهذا أمر الله بالجماعة والائتلاف ونهى عن الفرقة والاختلاف (٢).

ولي مع هذه الفتنة وقفات :

# الوقفة الأولى :

موقف أهل السنة والجماعة في الخلاف بين الصحابة "مذهب أهل السنة والحق إحسان الظن بهم والإمساك عما شجر بينهم ، وتأويل قتالهم وأنهم مجتهدون ، متأولون لم يقصدوا معصية ولامحض الدنيا ، بل اعتقد كل فريق أنه المحق ومخالفة باغ، فوجب عليه قتاله ليرجع إلى أمر الله ، وكان بعضهم مصيباً

<sup>(</sup>١) تأتي النصوص في النهي عن قتال في الفتنة ص ١٤٣، ١٤٣.

<sup>(</sup>۲) الفتاوي لابن تيمية ٤٤١/٤ و ٣٥/ ٧٤ .

وبعضهم مخطئاً ، معذوراً في الخطأ ، لأنه أجتهد والمجتهد إذا أخطأ لا إثم عليه" (١) ، بل له أجر اجتهاده كما ثبت في الحديث الصحيح ، عن النبي على قال : إذا حكم الحاكم فاجتهد ثم أصاب فله أجران ، وإذا حكم فاجتهد ثم أخطأ فله أجر (٢) .

والله عز وجل قد امتدح الصحابة رضي الله عنهم ، بقوله : ﴿ وَٱلسَّبِقُونَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَّ هَمُ جَنَّتِ تَجْرِى تَحْتَهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَآ أَبَدًا ۚ ذَٰلِكَ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَّ هَمُ جَنَّتِ تَجْرِى تَحْتَهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَآ أَبَدًا ۚ ذَٰلِكَ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدُ هُمُ جَنَّتِ تَجْرِى تَحْتَهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَآ أَبَدًا ۚ ذَٰلِكَ اللهُ وَرُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ (٣) .

والنبي ﷺ أثنى عليهم بقوله: "لاتسبوا أصحابي ، فلو أن أحدكم أنفق مثل أُحُد ذهباً ما بلغ مُد أحدهم ولانصيفه "(٤).

وأهل السنة والجماعة " يمسكون عما شجر بين الصحابة ، ويقولون إن هذه الآثار المروية في مساويهم منها ما هو كذب ، ومنها ما قد زيد فيه ونقص وغير عن وجهه ، والصحيح منه هم فيه معذورون إما مجتهدون مصيبون ، وإما مجتهدون خطئون ، وهم مع ذلك لا يعتقدون أن كل واحد من الصحابة معصوم عن كبائر الإثم وصغائره ، بل تجوز عليهم الذنوب في الجملة ، ولهم من السوابق والفضائل ما يوجب مغفرة ما يصدر منهم إن صدر ، حتى أنهم يغفر لهم من السيئات ما لا يغفر لمن بعدهم ، لأن لهم من الحسنات التي تمحو السيئات ما ليس لمن بعدهم .

وقد ثبت بقول رسول الله ﷺ أنهم خير القرون ، وأن المد من أحدهم إذا

<sup>(</sup>١) شرح النووي على مسلم ١١/٩ .

<sup>(</sup>۲) صحيح البخاري مع الفتح ، كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة باب أجر الحاكم إذا اجتهد فأصاب أو أخطأ ٣١٨/١٣ ح رقم (١٧١٦) .

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة ، الآية ( ١٠٠) .

<sup>(</sup>٤) صحیح البخاري مع الفتح ، كتاب فضائل الصحابة ، باب قول النبي ﷺ : لو كنت متخذا خلیلا ۷/ ۲۱ ح رقم ( ۳۹۷۳) ، ومسلم ۸/ ۹۲ ح رقم ( ۲۰۶۱) .

تصدق به كان أفضل من جبل أحد ذهباً ممن بعدهم ، ثم إذا كان قد صدر من أحدهم ذنب فيكون قد تاب منه ، أو أتى بحسنات تمحوه أو غفر له بفضل سابقته أو بشفاعة محمد على الذي هم أحق الناس بشفاعته، أو ابتلي ببلاء في الدنيا كفر به عنه ، فإذا كان هذا في الذنوب المحققة فكيف الأمور التي كانوا فيها مجتهدين إن أصابوا فلهم أجران وإن أخطأوا لهم أجر واحد والخطأ مغفور ، ثم القدر الذي ينكر من فعلهم قليل نزر مغمور في جنب فضائل القوم ومحاسنهم من الإيمان بالله ورسوله والجهاد في سبيله والهجرة والنصرة والعلم النافع والعمل الصالح .

ومن نظر في سيرة القوم بعلم وبصيرة وما من الله عليهم به من الفضائل، علم يقيناً أنهم خير الخلق بعد الأنبياء لا كان ولا يكون مثلهم، وأنهم الصفوة من قرون هذه الأمة التي هي خير الأمم أكرمها على الله "(١).

#### الوقفة الثانية:

إن الذين شاركوا في القتال من الصحابة رضي الله عنهم ، نفر قليل جداً ، أما سائر المقاتلين فكانوا من غير أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وهذه المسائل ينبغي لكل مسلم أن يعلمها حتى لا يظن ظان أن غالب الصحابة رضي الله عنهم تقاتلوا فيما بينهم ، بل أن معظم أصحاب رسول الله عني قد اعتزلوا هذه المعارك ، ولم يشارك فيها إلا نفر قليل اجتهاد في ذلك ، رضي الله عن الجميع.

ومن الأدلة أن الصحابة اعتزلوا الفتنة من أصلها ما روى عن محمد بن سيرين (٢) أنه قال: "ثارت الفتنة ، وأصحاب رسول الله ﷺ، عشرات الألوف ، لم

<sup>(</sup>۱) ابن تيمية أحمد ابن عبد الحليم ، العقيدة الواسطية مع شرح الدكتور صالح الفوزان ، ط الرابعة ، السعودية ، مكتبة المعارف ، (ت ، ۱٤٠٧) ( ص ، ۲۰۱) .

<sup>(</sup>۲) محمد بن سيرين الأنصاري ، أبو بكر ابن أبي عمرة البصري ، ثقة ثبت عابد كبير القدر ، كان لايرى الرواية بالمعنى ، مات سنة عشرة ومئة ، أخرج له الجماعة . قريب التهذيب لابن حجر ص ٤١٨ ترجمه رقم ٩٤٧ .

يخف منهم أربعون رجلا <sup>"(١)</sup>.

عن الحسن البصري (٢) ، قال : " لما كانت تلك الفتن جعل رجل يسأل عن أفضل أصحاب رسول الله على أنفسهم لا يسأل أحداً إلا قال له : سعد بن مالك ، وفيه : ( هذا على يدعو الناس ، وهذا معاوية يدعو الناس ، وقد جلس عنهما عامة أصحاب رسول الله ، على "(٣).

قال الخطابي رحمه الله تعالى (3): "وممن اعتزل تلك الفتنة ، فلم يكن مع واحد من الفرقين حتى انجلت: محمد بن مسلمة الأنصاري (0) ، وعبد الله بن عمر ابن الخطاب رضي الله عنهما ، في عدة كثيرة من الصحابة (0) .

قال ابن تيمية رحمه الله (٧): "وأكثر أكابر الصحابة لم يقاتلوا ، لا من هذا الجانب ، ولا من هذا الجانب ، واستدل التاركون للقتال بالنصوص الكثيرة عن

<sup>(</sup>۱) عبد الرزاق الصنعاني ، المصنف تحقيق حبيب الـرحمن الأعظمـي ، ط الثانيـة ، بــيروت ، لبنــان ، المكتب الإسلامي ١٤٠٣ /١١ / ٣٥٧، والعزلة للخطابي ص ( ٢٠) .

<sup>(</sup>٢) الحسن بن أبي الحسن البصري الأنصاري ، مولاهم ثقة فقيه فاضل مشهور وكان يرسل كثيرًا ويدلس مات سنة عشرة ومئة ، وقد قارب التسعين أخرج له الجماعة . التقريب ص ( ٩٩) .

<sup>(</sup>٣) تاريخ مدينة دمشق ، علي بن الحسن بن هبة الله المعروف بابن عساكر ، تحقيـق عمـر العمـروي ط ( بدون) ، بيروت لبنان ، دار الفكر ، ٣٩/ ٤٧٥ .

<sup>(</sup>٤) الإمام العلامة الحافظ اللغوي أبو سليمان حمد بن محمد بن إبراهيم بـن خطـاب البســـــي الخطـابـي صاحب التصانيف، ولد سنة بضع عشرة وثلاث مئة توفي سنة ثمان وثمانين وثلاث مئة . سير أعلام النبلاء ١٧٠/ ٣٣.

<sup>(</sup>٥) محمد بن مسلمة بن سلمة بن خالد الأنصاري الأوسي، ولد قبل البعثة باثنتين وعشرين سنة روى عن النبي ﷺ أحاديث ، مات بعد الأربعين ، أخرج له الجماعة .

الإصابة ٣/ ٦٣ ، التقريب ( ٤٤١) .

<sup>(</sup>٦) العزلة ، أبو سليمان حمد بن محمد الخطابي ، ت عبد الغفار البنداري ، ط ( بدون ) بيروت ، لبنان ، دار الكتب العلمية ١٤٠٥ ، ص ( ١٩) .

<sup>(</sup>۷) الفتاوی ۳۵/ ۵۵ .

النبي ﷺ في ترك القتال في الفتنة ، وبينوا أن هذا قتال فتنة".

وكذلك ندم بعض من سبق منه مشاركة في قتال الفتنة ، قال أبو وائل (١): " شهدت صفين وبئست صفين "(٢).

وقال علي رضي الله عنه بعد وقعة الجمل : "لوددت أني مت قبل هذا اليوم بعشرين سنة "(٣).

<sup>(</sup>١) أبو وائل شقيق بن سلمة الأسدي ، ثقة مخضرم ، مات في خلافة عمر بن عبد العزيز وله مئة سنة، أخرله الجماعة ، التقريب ص ( ٢٠٩) .

<sup>(</sup>٢) فتح الباري ١٣/ ٢٨٢ .

<sup>(</sup>٣) مصنف بن أبي شيبة ١٥/ ٢٨٦.

#### المطلب الثابي

## نموذج من فتال الفتنة في عصر التابعين

فتنة عبد الرحمن بن الأشعث (١) ، هذا الفتنة التي عرفها الخاص والعام في أواخر القرن الأول ، فلم يسلم من شرها كثير من الأمة المسلمة ، فقتل فيها الآلاف من الشباب والكهول ، قادهم الحماس والاندفاع إلى الخروج على إمارة الحجاج بن يوسف (٢) ، لأنه ظالم جبار، فاندفع بعض من أهل عصره إلى الإطاحة به وإبداله بمن هو خيرً منه ، فماذا جرى من هذه المحاولة ، فلنظر في كتب التاريخ وما سطره علماؤنا عنه .

قال عنه الذهبي رحمه الله (٣) : "بعثه الحجاج على سجستان (١) ، فثار هناك ، وأقبل في جمع كبير ، وقام معه علماء و صلحاء لله تعالى ، لما انتهك الحجاج من إماتة الصلاة ، ولجوره وجبروته ، فقاتله الحجاج، وجرى بينهما عدة مصافات ،

<sup>(</sup>۱) عبد الرحمن بن محمد بن الأشعث بن قيس الكندي ، خرج على عبد الملك وقاتله الحجاج وجرى بينهما عدة معارك ثم انهزم ، وفر إلى الملك رتبيل فقيده وأرسله إلى الحجاج فلما كان في أثناء الطريق ألقى بنفسه من قصر خراب فهلك ومات وذلك سنة أربع وثمانين . سير أعلام النبلاء ٤/ ١٨٣ ، ابن كثير ٩/ ٣٥ .

<sup>(</sup>٢) الحجاج بن يوسف بن أبي عقيل بن مسعود بن عامر أبو محمد الثقفي، كان ظلومًا جبارًا سفاكًا للدماء ، وكان ذا شجاعة وإقدام ومكر ودهاء وفصاحة وبلاغة وتعظيماً للقرآن ، الأمير الشهير ولى إمارة العراق عشرين سنة في عهد الأمويين ، مات سنة خمس وتسعين .

انظر: سير أعلام النبلاء ٤/ ٣٤٣، وابن كثير ٩/ ١١٧، التقريب ص ( ٩٤).

 <sup>(</sup>٣) الإمام شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان أبو عبد الله الذهبي، ولد سنة ( ٦٧٣) وبرز نجمه في
 كثير من العلوم وله المؤلفات الشهيرة ، توفي سنة ( ٧٤٨) .

انظر الدرر الكامنة ٣/ ٣٣٦.

<sup>(</sup>٤) سجستان ، ذهب بعضهم إلى أن سجستان اسم للناحية وأن اسم مدينتا زرنج وبينها وبين هراة عشرة أيام ثمانون فرسخًا وهي جنوبي هراة وأرضها كلها رملة سبخة . معجم البلدان ٣/ ٢١٤

وينتصر ابن الأشعث ، ودام الحرب أشهراً ، وقتـل خلـق مـن الفـريقين، وفي آخـر الأمر انهزم جمع ابن الأشعث وفر هو إلى الملك رتبيل (١) ملتجئاً إليه (٢) .

وقال عنه أيضاً: "وفي سنة إحدى وثمانين خلع ابن الأشعث الطاعة وتابعه الناس، وسار يقصد الحجاج، فاستصرخ الحجاج بعبد الملك (٦)، ثم سار وقدم الحجاج طليعته، فالتقى ابن الأشعث وهم عند دُجيل (١) يـوم الأضحى فانكشف عسكر الحجاج وأنهزم إلى البصرة (٥)، فتبعه ابن الأشعث وكان مع ابـن الأشعث خلق من المطوعة من البصرة فدخلوها فخرج الحجاج ثم كانت وقعة الزاوية (١)، ثم وقعة دير الجماجم (٧)، ثم وقعة الأهـواز (٨)، ويقـال إنـه خـرج مع ابـن ثم وقعة دير الجماجم (عم المحرج على المحركة على المحركة المحركة على المحركة على المحركة المحركة على المحركة على المحركة الم

<sup>(</sup>١) رتبيل ملك الترك في عصر عبد الملك بن مروان .انظر : ابن كثير سنة (٧٩) .

<sup>(</sup>٢) سير أعلام النبلاء ٤/ ١٨٣، باختصار وتصرف.

<sup>(</sup>٣) عبد الملك بن مروان بن الحكم بن أبي العاص الأموي أبو الوليد المدني ثم الدمشقي كان طالب علم قبل الخلافة ، اشغل بها فتغير حال ملكه ثلاثة عشرة سنة استقلالاً وقبلها منازعًا لابن الـزبير تسع سنين ، مات سنة ست وثمانين في شوال وقد جاوز الستين . انظر : سير أعلام النبلاء ٤/ ٢٤٦ ، والتقريب ص ( ٣٠٦).

<sup>(</sup>٤) دجيل : اسم نهر في موضعين أحدهما مخرجه من أعلى بغداد بين تكريت وبينها مقابل القادسية دون سامرا والآخر نهر بالأهواز .معجم البلدان ٢/ ٥٠٥ .

<sup>(</sup>٥) البصرة : وهما بصرتان العظمى بالعراق وأخرى بالمغرب ، والتي أنهزم إليها الحجاج هي بصرة العراق. معجم البلدان ١/ ٥١٠ .

<sup>(</sup>٦) الزاوية : عدة مواضع ومنها الزاوية موضع قرب الموصل كانت بها الوقعة المشهورة بين الحجاج وابن الأشعث قتل بها خلق كثير من الفريقين وذلك سنة ثلاث وثمانين . معجم البلدان ٣/ ١٤٤ .

<sup>(</sup>٧) دير الجماجم: بظاهر الكوفة على سبعة فراسخ منها قيل سميت دير الجماجم لأنه كان يعمل بها الأقداح من الخشب و (تسمى الجمجمة) وقيل قتل قوم من الفرس ونصبت رؤوسهم عند الدير فسميت (دير الجماجم) وعند هذا الموضع كانت الوقعة بين الحجاج و ابن الأشعث. معجم البلدان ٢/ ٧٧٥.

<sup>(</sup>٨) الأهواز: اسم للكورة بأسرها وهي سبع كور بين البصرة وفارس يجمعها الأهواز والاسم الـذي يغلب عند العامة اليوم سوق الأهواز. معجم البلدان ١/ ٣٣٨.

الأشعث ثلاثة وثلاثون ألف فارس ومائة وعشرون ألف راجل ، فيهم علماء، بينهما أربع وثمانون وقعة في مائة يوم ، فكانت منها ثلاث وثمانون على الحجاج وواحدة له ، ثم انهزم أصحاب ابن الأشعث وكسرت شوكتهم ، وفروا ثم تلاوموا على الفرار وتبايعوا على الموت ، فخندق ابن الأشعث على أصحابه وسلط الماء في الخندق وأتته النجدة من خراسان (۱) ، فاقتتلوا خمس عشرة ليلة أشد القتال ، ثم عبأ الحجاج جيشه وصرخ فيهم وحمل بهم فهزم أصحاب ابن الأشعث ، وقتل من أصحابه ناس كثير فقهاء وصالحون ، خرجوا معه طوعا على الحجاج ثم أنه فر أصحابه ناس كثير فقهاء وصالحون ، خرجوا معه طوعا على الحجاج ثم أنه فر الحديد فلما كانوا في أثناء الطريق طرح ابن الأشعث نفسه من فوق بنيان ، فهلك الحديد فلما كانوا في أثناء الطريق طرح ابن الأشعث نفسه من فوق بنيان ، فهلك فقطع رأسه وحمل إلى الحجاج "(۲).

وقال ابن كثير (٣): "فتنة ابن الأشعث: وكان سبب هذه الفتنة أن ابن الأشعث ، كان الحجاج يبغضه وكان هو يفهم ذلك ويضمر له السوء وزوال الملك عنه "، ثم إن ابن الأشعث ، نقض البيعة وكتب إليه المهلب (٤).

يقول : "إنك قد وضعت رجلك في وكاب طويل ابق على أمة محمد ، صلى

<sup>(</sup>١) خراسان: هي بلاد واسعة أول حدودها من ما يلي العراق وآخر حدودها من مايلي الهند . معجم البلدان ٢/ ٤٠١ .

<sup>(</sup>٣) الحافظ الكبير عماد الدين إسماعيل بن عمر بن كثير الدمشقي الفقيه الشافعي ، ولد سنة سبع مئة وقدم دمشق وله سبع سنين ، برز في طلب العلم وكان كثير الاستحضار قليل النسيان جيد الفهم له مصنفات مشهورة ، توفي سنة ( ٧٧٤) . انظر : شذرات الذهب في أخبار من ذهب ٨/ ٣٩٧.

<sup>(</sup>٤) الأمير البطل قائد الكتائب أبو سعيد المهلب بن أبي صفرة ظالم ابن سراق العتكي، من ثقاة الأمراء كان عارفًا بالحرب، مات سنة اثنتين وثمانين على الصحيح .سير أعلام النبلاء ٤/ ٣٨٣ التقريب ص ( ٤٨٠).

الله عليه وسلم ، انظر إلى نفسك فلا تهلكها ، ودماء المسلمين فلا تسفكها ، والجماعة فلا تفرقها ، والبيعة فلا تنكثها ".

ثم ذكر ابن كثير رحمه الله وقعة الزاوية ، وأنه قتل فيها خلق كثير من القراء ثم وقعت دير الجماجم ، وما تبعها من واقعات، قتل فيها عدد كبير من الفريقين "(١).

قال ابن تيمية رحمه الله: "وقل من خرج على إمام ذي سلطان إلا كان ما تولد على فعله من الشر أعظم مما تولد من الخير ، كالذين خرجوا على يزيد" (٢) . بالمدينة ، وكابن الأشعث الذي خرج على عبد الملك ، بالعراق ، وكان أفضل المسلمين ينهون عن الخروج والقتال في الفتنة ، كما كان،عبد الله بن عمر ، وسعيد ابن المسيب (٣) ، وعلى بن الحسين (١٤) ، وغيرهم ينهون عام الحرة (٥) . عن الخروج ابن المسيب (١٨) ، وغيرهم ينهون عام الحرة (٥) . عن الخروج

<sup>(</sup>۱) انظر ابن كثير ، البداية و النهاية ، ط . الرابعة ، بيروت لبنــان ، مكتبــة المعــارف ، ۱٤٠١هـــ ، ۹/ ۳۵ ، ۵۰ - ۰۰- باختصار وتصرف ، وانظر تاريخ الطبري- أحداث سنة ( ۸) ۳/ ۲۲۲ .

<sup>(</sup>٢) يزيد بن معاوية بن أبي سفيان بن حرب بن أمية الخليفة القرشي الأموي الدمشقي ، عقـد لـه أبـوه بولاية العهد من بعده فتسلم الملك عند موت أبيه في سنة ستين وله ثلاث وثلاثون سـنة ، فكانـت دولته أقل من أربع سنين ولم يمهله الله على فعله بأهل المدينة لما خلعوه ، توفي سـنة أربـع وسـتين ، السـر ٤/ ٣٥.

<sup>(</sup>٣) سعيد بن المسيب بن حزن بن أبي وهب القرشي المخزومي ، أحد العلماء الأثبات الفقهاء الكبار، اتفقوا على أن مرسلاته أصح المراسيل ، مات بعد التسعين وقد ناهـز الثمانين . السـير ٤/ ٢١٧ التقريب ص ( ١٨١) .

<sup>(</sup>٤) علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب الهاشمي زين العابدين ، ثقة ثبت عابد فقيه فاضل مشهور كان مع أبيه يوم كربلاء مريضاً فلم يقاتل ورد مع آله إلى المدينة . مات سنة ثلاث وتسعين وقيل غير ذلك أخرج له الجماعة . انظر السير ٤/ ٣٨٦ ، والتقريب ص(٣٣٩) .

<sup>(</sup>٥) عام الحرة وقعة كان سببها أن أهل المدينة خلعوا يزيد بن معاوية وطردوا أميره فأرسل إليهم جيشاً فنزل شرقي المدينة في الحرة فاقتتل الفريقان ثم أنهزم أهل المدينة وذلك سنة ثـلاث وســـتين . انظــر تفاصيل الوقعة في تاريخ ابن كثير ٤/ ٢١٧ .

على يزيد، وكما كان الحسن البصري ومجاهد (۱)، وغيرهما ينهون عن الخروج في فتنة ابن الأشعث، ولهذا استقر أمر أهل السنة على ترك القتال في الفتنة للأحاديث الصحيحة الثابتة عن النبي صلى الله عليه وسلم وصاروا يذكرون هذا في عقائدهم ويأمرون بالصبر على جور الأئمة وترك قتالهم، وإن كان قد قاتل في الفتنة خلق كثير من أهل العلم والدين، وهذا كله مما يبين أن ما أمر به النبي في من الصبر على جور الأئمة وترك قتالهم والخروج عليهم هو أصلح الأمور للعباد في المعاش والمعاد، وأن من خالف ذلك متعمدا أو مخطئاً لم يحصل بفعله صلاح بل فساد، ولهذا أثنى النبي في على الحسن (۱)، بقوله: (إن ابني هذا سيد وسيصلح فساد، ولهذا أثنى النبي في على الحسن (۱)، ولم يئن على أحد لا بقتال في فتنة ولا الله به بين فئتين عظيمتين من المسلمين (۱)، ولم يئن على أحد لا بقتال في فتنة ولا بخروج على الأئمة ولا نزع يد من طاعة ولا مفارقة للجماعة (١).

هذا جزء مما ذكره المؤرخون والعلماء مما جرى على المسلمين في أواخر القرن الأول من الهجرة من فتنة القتال الذي جرى بين الحجاج وابن الأشعث فما هي النتائج التي جناها ابن الأشعث وأتباعه من الخروج على الحكام في عصرهم ؟

١ - قتل آلاف المسلمين من كلا الفريقين ، الأمر الذي لم يستفد منه إلا أعداء الإسلام .

<sup>(</sup>۱) مجاهد بن جبر أبو الحجاج المخزومي مولاهم المكي ، ثقة إمام في التفسير وفي العلم مات سنة إحدى أو اثنتين أو ثلاث أو أربع ومئة وله ثلاث وثمانون أخرج له الجماعة . التقريب ص(٤٥٣) . وانظر : السير ٤/ ٤٤٩ .

<sup>(</sup>۲) الحسن بن علي بن أبي طالب ، سبط رسول الله ﷺ وريحانته ولد سنة ثـلاث مـن الهجرة وولـي الحلافة بعد أبيه ثم تنازل لمعاوية فوقع ما أخبر به النبي ﷺ مات سنة تسـع وأربعين ، وقيـل غـير ذلك وله سبع وأربعين . الإصابة ١/ ١١ ، والسير ٣/ ٢٤٥ .

<sup>(</sup>٣) البخاري مع الفتح ، كتاب الصلح ، باب قول النبي ﷺ للحسن بن علي رضي الله عنهما أبني هذا سيد ولعل الله أن يصلح به بين فئتين عظيمتين "٥/ ٣٠٧ ح٢٧٠٤ .

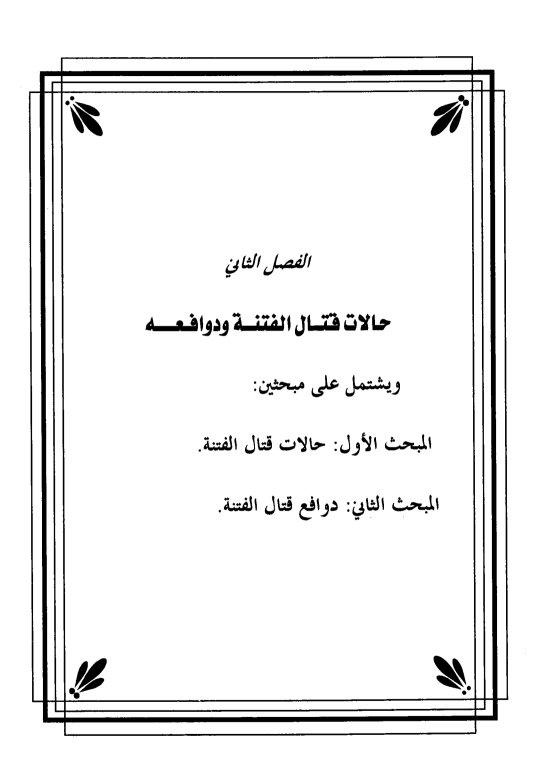
<sup>(</sup>٤) منهاج السنة النبوية لابن تيمية ٤/ ٥٣١ - ٥٣١).

- ٢ إهدار الأموال الكثيرة في سبيل قتل المسلمين التي لـو أنفقت في سبيل
   الله لكان في ذلك خير للجميع .
  - ٣ تفريق وحدة المسلمون وضعفهم أمام الأعداء .
    - ٤ زرع البغضاء والحقد بين الأخوة المؤمنين .
  - ٥ توقف المد الإسلامي من الانتشار في أقطار المعمورة .
- ٦ كل قتال داخل ديار المسلمين ضرره لا يمكن تصوره بحال من الأحوال
   لأنه يحصل في عضو واحد ثم يمتد إلى سائر الجسد فيفسده ، أن لم يتدارك بعلاج
   قبل انتشاره في سائر جسد الأمة .
- ٧ هل نأخذ العظة و العبرة من هذه الأحداث ونعاهد الله أن لا نرفع سلاحاً في وجه إخواننا المسلمين ، لأن النبي عليه يقول : "من حمل علينا السلاح فليس منا "(١).

وقوله ﷺ: لا يشير أحدكم على أخيه بالسلاح فإنه لا يدري لعل الشيطان ينزغ في يديه فيقع في حفرة من النار "(٢) .

<sup>(</sup>۱) البخاري مع الفتح ، كتاب الفتن ، باب قول النبي صلى الله عليه وسلم : من حمل علينا السلاح فليس منا ج ( ۱۳ ) ص ( ۲۳ ) رقم الحديث ( ۷۰۷۰ ) ، ومسلم ۱/ ۱۰۷ ح رقم ( ۹۸ ) .

<sup>(</sup>۲) البخاري مع الفتح ، كتاب الفتن ، باب قول النبي صلى الله عليه وسلم : من حمل علينــا الســـلاح فليس منا ١٣٠/ ٢٣ ، رقم الحديث (٧٠٧١) ، ومسلم ٨/ ١٧٠، ح رقم (٢٦١٧) .





## المبحث الأول

#### حالات فتسال الفتنسة

# المطلب الأول: عدم ظهور المحلَّ من المبطل

ويتفرع إلى المطلب ثلاث مسائل :

# المسألة الأولى :

كثيراً ما يلتبس على المسلم غير الفقيه الخلافات التي تقع بين المسلمين ثم قد تتحول من خلاف إلى افتراق ثم إلى قتال فتنة بين المختلفين ، فيلتبس الأمر على المسلم من هو صاحب الحق الذي يجب الوقوف معه ونصرته من صاحب الباطل الذي يجب اجتنابه وردعه عن باطلة فلا تزال نار الفتنة يشعل بعضها بعضا وخصوصا إذا شارك فيها عامة الناس من الذين لا يفقهون عواقب الأمور حتى يقيض الله لها من يخمدها من أهل العلم والفكر والحكم ، فأهل العلم اللذين يحملون الكتاب والسنة عندهم حل لجميع المشاكل الحاصلة بين الحكومات يحملون الكتاب والسنة عندهم حل لجميع المشاكل الحاصلة بين الحكومات والشعوب والطوائف والأفراد والدليل على ذلك قوله تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَطِيعُواْ ٱللّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرّسُولَ وَأُولِي ٱلْأَمْمِ مِنكُمْ فَإِن تَنَزَعُمُ فِي شَيْءٍ وَالمَدْول إِلَى اللّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْا خِرْ ذَالِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ وَلَا اللّهِ وَٱلرّسُولِ إِن كُنتُمْ تُومِنُونَ بِاللّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْا خِرْ ذَالِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ وَلِيلاً ﴾ (١) .

فالله عز وجل امرنا عند حصول التنازع والخلاف في أي شئ من أمور ديننا أو دنيانا برد الأمر المتنازع فيه إلى الله عز وجل، وإلى رسوله ﷺ، ومعلوم أن الرد إلى الرسول ﷺ، هو الرد إليه في حياته والرد إلى سنته بعد وفاته ﷺ، ولا يفقه الكتاب والسنة ويفهمهما حق الفهم إلا أهل العلم الراسخون فيه الذين أوجب

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية رقم (٥٩).

وقال تبارك وتعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ ٱللَّهُ مِيثَقَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَابَ لَتُبَيِّنُنَهُ وَلِنَّاسٍ وَلَا تَكْتُمُونَهُ وَنَهُ فَنَبَذُوهُ وَرَآءَ ظُهُورِهِمْ وَٱشْتَرُواْ بِهِ عَمَنًا قَلِيلاً فَبِئْسَ مَا يَشْتَرُونَ بِهِ عَمَنًا قَلِيلاً فَبِئْسَ مَا يَشْتَرُونَ فِي ﴾ (٢).

ففي هذه الأدلة وغيرها تحذير وإنذار وتوعد لحملة العلم من التقصير في تبليغ دين الله إلى جميع الناس فيجب عليهم توضيح الحق للناس، وكشف الباطل لأن العلماء هم الذين يميزون بين صاحب الحق وبين صاحب الباطل إذا التبس الأمر على العامة فيجب عليهم التبليغ ويجب على عامة الناس إتباع الحق الذي يبينه أهل العلم لهم.

#### المسألة الثانية :

أن يلتبس الحق على حملة العلم الشرعي ، فيقع الخلاف بينهم فإنه يجب على الجميع أن يعملوا جميعا فيما اتفقوا عليه ، ويعذر بعضهم بعضا في ما اختلفوا فيه (٣) ، وإذا سرنا على هذه الطريقة فإننا قد سرنا على طريقة السلف الصالح من هذه الأمة ، التي يرحم بعضهم بعضا لأن كل واحد من المختلفين في الغالب قصده ومبتغاة هو إتباع الحق ، وهكذا سار الصحابة والتابعون لهم بإحسان ، حين

<sup>(</sup>١) الآية رقم (١٥٩).

<sup>(</sup>٢) الآية رقم ( ١٨٧).

<sup>(</sup>٣) يعذر بعضهم بعضاً إذا كان الاختلاف في أمور فرعية اجتهادية لا نص فيها وكان المختلفون ممن يحق لهم الاجتهاد أما الأمور العقدية وما دلت عليه النصوص القطعية فيجب أن لا يكون فيها اختلاف ولا يعذر من خالف النصوص الصريحة الواضحة.

وقع بينهم بعض الخلاف ، عذر بعضهم بعضا ً لأن كل واحد منهم يحب الخير لأخيه والخلاف وقع عن اجتهاد وحسن نية ، فلم يعكر صفو الأخوة الإيمانية فمقصود هم الأعظم هو إتباع الحق ممن جاء به .

والدليل علي ذلك حديث ابن عباس رضي الله عنهما ، "أن عمر ابن الخطاب (۱) رضي الله عنه خرج إلى الشام حتى إذا كان بسرغ (۲) ، لقيه أمراء الأجناد أبو عبيدة وأصحابه فأخبروه أن الوباء قد وقع بأرض الشام قال ابن عباس فقال عمر ادع لي المهاجرين الأولين فدعاهم فاستشارهم وأخبرهم أن الوباء قد وقع بالشام ، فاختلفوا فقال بعضهم قد خرجت لأمر ولا نرى أن ترجع عنه وقال بعضهم معك بقية أصحاب رسول الله ولا نرى أن تقدمهم على هذا الوباء فقال : ادع لي الأنصار فدعوتهم فاستشارهم فسلكوا الوباء فقال : ادع لي الأنصار فدعوتهم فاستشارهم فسلكوا سبيل الهاجرين واختلفوا كاختلافهم فقال ارتفعوا عني ثم قال لي من كان ها هنا من مشيخة قريش من مهاجرة الفتح فدعوتهم فلم يختلف منهم عليه رجلان فقالوا نرى أن ترجع بالناس ولا تقدمهم على هذا الوباء فنادى عمر في الناس إني مصبح على ظهر فأصبحوا عليه "الحديث (۳).

ففي هذه الخبر منهج للتعامل مع الخلاف وكيف أن الصحابة رضي الله عنهم اختلفوا فلم يقع بينهم افتراق ولا شقاق ولا قتال فهل يعيي قادة الحركات الإسلامية هذا المنهج ؟

<sup>(</sup>۱) عمر بن الخطاب بن نفبل بن عبد العزى القرشي العدوي أبو حفص أمير المؤمنين ولـي الحلافـة عشر سنين ونصفا واستشهد في ذي الحجة سنة ثلاث وعشـرين . الإصـابة ٢/ ٢٧٩ والتقريب ص٠٠٥٠ .

 <sup>(</sup>۲) سرغ: أول الحجاز وآخر الشام بين المغيثة وتبوك من منازل حاج الشام ... بينها وبـين المدينة ثلاث عشرة مرحلة معجم البلدان ٣/ ٢٣٩ .

 <sup>(</sup>۳) البخاري مع الفتح كتاب الطب-باب ما يذكر في الطاعون ١٠١/ ١٧٩ ومسلم- ٧/
 ٢٠٨ ح رقم ( ٢٢١٩) .

#### المسألة الثالثة :

في الأعم الأغلب أنه يكون مع كل من المختلفين بعض الحق وبعض الباطل فالحق مشترك وكذلك الباطل ففي هذه الحالة يجب على المسلم صادق النية سليم الصدر أن يتبع الحق الذي معهما ويدع الباطل من كل منهما ، فإنه بهذه الطريقة قد سلك الطريق المستقيم طريق الأنبياء و الصالحين .

أما إذا جر الخلاف في هذه المسائل إلى الافتراق ثم إلى الشقاق والنزاع ثـم إلى الاقتتال ، فإن ذلك ظلمات بعضها أكبر من بعض ، وسيئات وكبائر ، تكون طريقا وزادا ً لصاحبها إلى النار إن لم يتدارك أمره .

وأخيراً: هذه المسائل المختلف فيها إذا علم الله من عبده الحرص والصدق والإخلاص على أن الحق هو غايته وأنه سوف يتبع الحق ولو جاء على لسان مخالفه ، فإنه يوفق إلى الحق غالباً وعليه أن يلح على الله بالدعاء بأن يريه الحق حقاً ويرزقه إتباعه وأن يريه الباطل باطلاً ويرزقه اجتنابه ، ففي هذه الحالة غالباً يوفق إلى الصواب ، نسأل الله التوفيق والسداد .

## المطلب الثابي

## القتال بين طائفتين مسلمتين

ومن الحالات التي يقع بسببها قتال الفتنة ، الصراعات بين الطوائف التي تؤدي إلى افتراق وشقاق ونزاع ، ثم تتعاظم هذه الأمور حتى يقع الاقتتال بينهما ، كالقتال الذي يحصل بين الفرق الضالة ، لأن الولاء و النصرة والتحزب والتكتل فيهما غالبا يكون للطائفة وعظمائها وليس للحق الذي جاء به الكتاب والسنة ، فكل طائفة يكثر فيها ومنها النزاع والشقاق والقتال فهي بعيدة عن التعليم والتربية الإسلامية ، لأن الدين الإسلامي حرم النزاع والشقاق و القتال بين المسلمين ، فالنبي على بعث من أجل أن ينقل البشرية من التفرق في المعبودات إلى الاجتماع على توحيد الله وحده لا شريك له ، ومن التفرق والشقاق والقتال إلى الائتلاف والتآخى والحجة بين المؤمنين .

ومما يميز المسلمين! أن إلههم واحد، وكتابهم واحد، ونبيهم واحد، ثم بعد ذلك يوجب عليهم دينهم أن تكون قلوبهم واحدة ، كقلب رجل واحد .

ومما يميز الضالين أن آلهتهم متفرقة وكتبهم مختلفة وقادتهم متنازعون ، من أجل ذلك كانت قلوبهم شتى ، وألسنتهم متخاصمة وأيديهم متقاتلة .

ومن نظر بعين بصيرته إلى تاريخ الإسلام ، وما حدث فيه من الاقتتال بين طوائف تنتسب إلى الإسلام ، علم علماً يقيناً لا شك فيه أن هذه الأعمال الحاصلة بين أفراد المسلمين أنها ليست في الأصل من الدين الإسلامي ، وإنما هي من نزغات الشيطان وأعوانه الذين يسعون في الأرض فساداً .

فهذه المعارك الحاصلة بين المسلمين في قديم الدهر وحديثه ،الخاسر الأول والأخير فيها هم المسلمون ، فكم من مسلم سقط قتيلاً ، وكم من مسلم سقط جريحاً ، وكم ضاع من الحقوق وأتلف من الأموال ، هذه الخسائر في الدنيا ، وخسائر الآخرة أشد و أعظم ، قال تعالى: ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنًا مُتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُ ،

جَهَنَّمُ خَلِدًا فِيهَا وَغَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ١٠٠٠ (١١).

فهل يعي قادة الطوائف و المذاهب والأحزاب ، هذه الحقائق المحزنة والمخيفة في آن واحد ، فيحتكمون إلى حكم عدل يحل كافة المشاكل الحاصلة بينهم وينقلهم من التفرق إلى الوفاق ومن الشقاق إلى الوئام ، الحكم العدل هو كتاب الله و صحيح السنة ، ففيهما الخير كله إذا فهما على وفق فهم القرون المفضلة ، ووجدت الرغبة الصادقة عند الإنسان ،فإن الخير يكون أقرب إليه من شراك نعله .

فالصحابة رضي الله عنهم ، كانوا إذا اختلفوا في بعض المسائل طلبوا من عنده علم من الكتاب أو السنة أن يبين لهم الدليل ، فإذا جاءهم الدليل انقادوا له جميعاً برضا وتسليم كامل وقناعة تامة لأنهم يعلمون أن هذا الفعل هو حقيقة الإسلام ، وهو الاستسلام الكامل للنص الشرعي ،كما قال الله عز وجل : ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجَدُواْ فِي أَنفُسِمَ حَرَجًا مِّمًا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسْليمًا ﴿ ) (٢) .

وقال سبحانه وتعالى : ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ ۚ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَهُمُ ٱلْحِيْرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ۗ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَفَدْ ضَلَّ ضَلَلاً مُبْيِئًا ﴿ وَهَا لَهُ مُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا مُؤْمِنَ لَهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا مُبْيِئًا ﴿ وَهَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللّهُ الللَّا اللَّالَا اللَّا اللّهُ اللَّالَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ

فهذه الأدلة وغيرها جعلت حقيقة الإسلام ، هو الانقياد الكامل لكتاب الله وسنة رسوله على .

أما من لم ينقد في جميع أموره ففي إسلامه خلل يجب عليه التصحيح ، لأن الله عز وجل لم ينزل الكتاب والسنة آلا من أجل العمل بما فيهما .

سورة النساء ، الآية رقم ( ٩٣ ).

<sup>(</sup>٢) سورة النساء ، الآية رقم ( ٦٥) .

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب ، الآية رقم (٣٦) .

#### المطلب الثالث

## غياب الحاكم مع عدم وجود قيادة شرعية واضحة

نصب الحاكم من الواجبات الضرورية في الدين الإسلامي وطاعته واجب ديني ، مثله مثل باقي الشرائع الإسلامية ، من أخل بها كان عاصيا ومن فعلها كان مطيعا ، فكذلك طاعة ولي الأمر، من أطاعه بالمعروف أثيب ومن عصاه تعرض للعقوبة من الله ، والأدلة في هذا الباب كثيرة منها :

ا - عن ابن عباس (١) رضي الله عنهما يرويه قال: قال النبي ﷺ: "من رأى من أميره شيئاً يكرهه فليصبر، فإنه ليس أحد يفارق الجماعة شبرا "فيموت، إلا مات ميتة جاهلية "(٢).

Y - وعن أبني هريسرة رضي الله عنه عن النبي عَلَيْهُ أنه قال : من خرج من الطاعة ، وفارق الجماعة ، فمات ، مات ميتة جاهلية ، ومن قاتل تحت راية عمية يغضب لعصبة ، أو يدعو إلى عصبة ، أو ينصر عصبة فقتل فقتله جاهلية ، ومن خرج على أمتي يضرب برها وفاجرها ، ولا يتحاش من مؤمنها ولا يفي لذي عهد عهده ، فليس مني، ولستُ منه "(٣).

<sup>(</sup>۱) عبد الله بن عباس بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف القرشي الهاشمي أبـن عـم رسـول الله ﷺ ولد وبنو هاشم بالشعب قبل الهجرة بثلاث دعا له النبي ﷺ بـالفهم وهـو أحـد المكثـرين مـن الصحابة وأحد العبادلة من فقهاء الصحابة .

الإصابة ٢/ ٩٠ ، والتقريب ص٢٥١ .

<sup>(</sup>۲) صحیح البخاري مع الفتح ، کتاب الأحكام ، بـاب السـمع والطاعـة للإمـام مـا لم تكـن معصـية ١٨٤١ ، ح رقم (١٨٤٩) .

 <sup>(</sup>۳) مسلم بشرح النووي ، كتاب الإمارة ، باب وجوب ملازمة جماعة المسلمين عند ظهور الفتن
 ۲۳۸/۲ ح رقم (۱۸٤۸) .

٣ – وعن عرفجة (١) رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: "إنه ستكون هنات وهنات (٢) ، فمن أراد أن يفرق أمر هذه الأمة وهي جميع فاضربوه بالسيف كائنا من كان "(٣) .

فني هذه النصوص وغيرها وجوب طاعة الحاكم في غير معصية ، وهو مما أمر الله به ورسوله من طاعة ولاة الأمر ومنا صحتهم واجب على الإنسان وإن لم يعاهدهم عليه ، وان لم يحلف لهم الأيمان المؤكدة ، كما يجب عليه الصلوات الخمس، والزكاة ، والصيام ، وحج البيت ، وغير ذلك مما أمر الله به ورسوله من الطاعة ، فإذا حلف على ذلك كان ذلك توكيدا وتثبيتا لما أمر الله به ورسوله من طاعة ولاة الأمور ومنا صحتهم ، فالحالف على هذه الأمور لا يحل له أن يفعل خلاف المحلوف عليه، سواء حلف بالله أو غير ذلك من الإيمان التي يحلف بها المسلمون ، فان ما أوجبه الله من طاعة ولاة الأمور ومنا صحتهم ، واجب وإن لم يحلف عليه ، فكيف إذا حلف عليه ؟ وما نهى الله ورسوله عن معصيتهم وغشهم عرم وإن لم يحلف على ذلك ... (3) .

"وأما أهل العلم والدين والفضل ، فلا يرخصون لأحد فيما نهى الله عنه من معصية ولاة الأمور ، وغشهم ، والخروج عليهم : بوجه من الوجوه ، كما قد عرف من عادات أهل السنة والدين قديما وحديثا ومن سيرة غيرهم ، فطاعة الله ورسوله واجبة على كل أحد ، وطاعة ولاة الأمور واجبة لأمر الله بطاعتهم ، فمن

<sup>(</sup>١) عرفجة بن شريح ، وقيل : ابن صريح . وقيل : غير ذلك الأشجعي ، نــزل الكوفــة ، صــحابي . الإصابة ٢/ ٢٣٥ ، والتقريب ص ( ٣٢٩ ) .

<sup>(</sup>٢) هنا وهنات : أي شرور وفساد يقال : في فلان هنات أي خصال شر ، ولا يقــال في الخــير. النهايــة في غريب الحديث والأثر ٥/ ٢٧٩ .

<sup>(</sup>٣) مسلم بشرح النووي ،كتاب الإمارة ، باب : حكم من فرق أمر المسلمين وهـو مجتمـع ٦/ ٢٤١ ح رقم (١٨٥٢) .

<sup>(</sup>٤) ابن تيمية ، مجموع الفتاوي ٣٥/ ١٠-٩ .

أطاع الله ورسوله بطاعة ولاة الأمر لله فأجره على الله ، ومن كان لا يطيعهم إلا لما يأخذه من الولاية والمال فان أعطوه أطاعهم ، وأن منعوه عصاهم : فماله في الآخرة من خلاق .. "(١) .

فإذا كان هذه منزلة الحاكم في الإسلام فإن غيابه بسبب موته أو الإطاحة به ، والحالة هذه ، يجر إلى وقوع قتال الفتنة بين أفراد الأمة ، والأصل في الشريعة الإسلامية أن الإطاحة في الحاكم أو الخروج عليه من كبائر الذنوب ، لما يترتب عليه من المفاسد العظيمة "لأن النبي عليه شرع إيجاب إنكار المنكر ليحصل بإنكاره من المعروف ما يجبه الله ورسوله ، فإذا كان إنكار المنكر يستلزم ما هو (أشد) منه وأبغض إلى الله ورسوله فإنه لا يسوغ إنكاره ، وإن كان الله يبغضه ويمقت أهله ، وهذا كالإنكار على الملوك والولاة بالخروج عليهم ، فإنه أساس كل شر وفتنة إلى آخر الدهر.." (٢) .

"ومن تأمل ما جرى على الإسلام في الفتن الكبار والصغار رآها من إضاعة هذا الأصل وعدم الصبر على منكر ، فطلب إزالته فتولد منه ما هو أكبر منه ... ولهذا لم يأذن في الإنكار على الأمراء باليد ، لما يترتب عليه من وقوع ما هو أعظم منه ... ، وكذلك نهيه على عن قتال الأمراء والخروج على الأئمة وإن ظلموا أو جارول ما أقاموا الصلاة ، سداً لذريعة الفساد العظيم والشر الكثير بقتالهم كما هو الواقع ، فإنه حصل بسبب قتالهم والخروج عليهم أضعاف أضعاف ما هم عليه، والأمة في بقايا تلك الشرور إلى الآن "(٣).

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوى ، ابن تيمية ٣٥/ ١٢ - ١٦ .

<sup>(</sup>٢) ابن القيم محمد بن أبي بكر ، أعلام الموقعين عن رب العالمين ٣/ ١٥ .

<sup>(</sup>٣) إعلام الموقعين عن رب العالمين ٣/ ١٥-١٦-١٧١.

#### المطلب الرابع

## القتال في طلب الملك وآثاره

نهى النبي صلى الله عليه وسلم عن طلب الرياسة ، وأخبر أن من سعى إليها ورغب فيها يُحرم منها ، لأن هذه الولايات تكليفات وليست تشريفات ، وغايات لنشر الخير ، وليست وسائل لكسب الجاه والمال ، أو التسلط على رقاب الناس ، فلا تُمنح لمن طلبها ، بل تمنح للكفء الذي هو أهل لهذا المنصب ، ويتحمل مسؤولية ما وكل إليه أمام الله ، وأمام خلقه ، يحمل هذه المناصب صاحب الدين والأمانة ، صاحب القوة و العقل الراجح ، صاحب الفكرة الناضجة، والخبرة الكاملة ، فإذا توفرت هذه الأمور في شخص طلب منه تكليفا ً لا تشريفاً شغل هذا المنصب بإخلاص واحتساب ، وتفان بالقيام بهذا المنصب على أكمل وجه ، من أجل خدمة دينه وشعبه المسلم ، فإذا فعل ذلك رضي الله عنه وأحبه وأرضى عنه الخلق وأحبوه .

وكان الحاكم والمحكوم جميعاً في خدمة هذا الدين العظيم، يتعاونون على فعل الخيرات ، ويتناهون عن فعل المنكرات ، يكمل بعضهم بعضاً، هدفهم وغايتهم واحده هي الوصول إلى كمال الدين ليرضى الله ، وكمال الدنيا لخدمة الدين .

فالأمة المسلمة بحاجة ماسة إلى مثل هذه الشخصيات التي بسببها بإذن الله يجلب الخير للبشرية ويدفع الشر عنها بإذن الله سبحانه.

والأدلة على هذه الأفكار والخواطر في الكتاب و السنة أكثر من أن تحصر ، لكن نذكر منها على سبيل التذكر :

قوله تعالى في محكم التنزيل : ﴿ قَالَتْ إِحْدَنْهُمَا يَتَأْبَتِ ٱسْتَعْجِرْهُ ۗ إِنَّ خَيْرَ

مَنِ ٱسْتَعْجَرْتَ ٱلْقَوِيُّ ٱلْأَمِينُ ﴿ ﴾ (١).

وقال عز من قائل: ﴿ وَقَالَ ٱلْمَلِكُ ٱثْتُونِي بِهِ ٓ أَسْتَخْلِصْهُ لِنَفْسِي ۖ فَلَمَّا كَلَّمَهُ وَقَالَ ٱلْمَلِكُ ٱثْتُونِي بِهِ ٓ أَسْتَخْلِصْهُ لِنَفْسِي ۖ فَلَمَّا كَلَّمَهُ وَقَالَ إِنَّكَ ٱلْيَوْمَ لَدَيْنَا مَكِينً أَمِينٌ ۚ قَالَ ٱجْعَلْنِي عَلَىٰ خَزَآبِنِ ٱلْأَرْضِ ۗ إِنِّي كَلَّمَهُ وَقَالَ إِنَّكَ ٱلْيَرِي عَلَىٰ خَزَآبِنِ ٱلْأَرْضِ ۗ إِنِّي حَلَيْمٌ هَا اللهُ وَاللهُ عَلِيمٌ هَا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلِيمٌ هَا اللهُ وَاللهُ عَلِيمٌ هَا اللهُ الل

وقال عز وجل : ﴿ ٱلَّذِينَ إِن مَّكَنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ أَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتَوُاْ ٱلرَّلَوْ وَاللَّهُ عَنِ ٱلْمُنكَرِ ۗ وَلِلَّهِ عَنِقِبَةُ ٱلْأُمُورِ ﴿ ﴾ (٣)

وكذلك الأدلة من السنة:

الله عنه (٤) . قال : قال لي رسول الله عنه (٤) . قال : قال لي رسول الله عنه الله عنه الرحمن بن سمرة ، لا تسأل الإمارة ، فإن أعطيتها عن مسألة وكلت اليها ، وإن أعطيتها عن غير مسألة أعنت عليها ... (٥) .

٢ - وعن أبي هريرة رضي الله عنه ،عن النبي ﷺ قال : "إنكم ستحرصون على الإمسارة ، وستكون ندامة يوم القيامة ، فنعم المرضعة وبئست الفاطمة "(٦).

٣ - وعن أبي موسى رضي الله عنه قبال : دخلت على البنبي ﷺ ، أنسا

سورة القصص ، الآية رقم ( ٢٦) .

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف ، الآيتين رقم (٥٤–٥٥).

<sup>(</sup>٣) سورة الحج ، الآية رقم (٤١).

<sup>(</sup>٤) عبد الرحمن بن سمرة بن حبيب بن عبد شمس العبشمي ، أسلم يـوم الفـتح وشـهد غـزوة تبـوك وهو الذي أفتتح سجستان وغيرها في خلافة عثمان ، ثم نزل البصرة مات سنة خمسين . الإصابة /٢ ١٦١ .

<sup>(</sup>٥) البخاري مع الفتح، كتاب الأحكام، باب: من سأل الإمارة وكل إليها ١٣١/ ١٢٤ – ح ( ٧١٤٧ )، ومسلم ٦/ ١١٦ – ح رقم ( ١٦٥٢).

 <sup>(</sup>٦) البخاري مع الفتح ، كتاب الأحكام ، باب : ما يكره من الحرص على الإمارة ١٢٥/١٣ ،
 ح ٧١٤٨ .

ورجلان من قومي ، فقال أحد الرجلين : أمرنا يا رسول الله ، وقال الآخر مثله فقـــال : " إنا لا نولي هذا من سأله ، ولا من حرص عليه " (١).

٤ - عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه (٢) قال : قال رسول الله ﷺ : "إذا بويع لخليفتين فاقتلوا الآخر منهما " (٣) .

٥ - عن أبي ذر رضي الله عنه (٤) قال : قلت يا رسول الله ألا تستعملني ؟ قال : فضرب بيده على منكبي ثم قال : " يا أبا ذر إنك ضعيف ، وإلها أمانة ، وإلها يوم القيامـــة خزي وندامة ، إلا من أخذها بحقها ، وأدى الذي عليه فيها (٥).

فإذا كان طلب الرياسة ممن يملكها منهي عنه فكيف الأمر يكون إذا طلبها بقوة السلاح وإثارة الفتن بين الأمة من أجل أن يصل إلى الملك فإن هذا الفعل له آثار سيئة وعواقب وخيمة لأنه في كثير من الحالات يوقع في قتال الفتنة ،فكم عانت الأمة من هؤلاء الذين يسعون إلى الحصول على الحكم من طريق المظاهرات و الانقلابات التي لم ينزل الله بها من سلطان ، لأن طريق تغيير المجتمعات إلى الأصلح والصلاح لمن يقصد الإصلاح بصدق هو كما قال تعالى : ﴿ آدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكَمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكَمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ

<sup>(</sup>۱) البخاري مع الفتح ، كتاب الأحكام ، باب : ما يكره من الحرص على الإمارة ١٢٥/١٣ ح (١٢٥) . ومسلم ٦/ ٢٠٧ ح رقم ( ١٨٢٤) .

<sup>(</sup>٢) سعد بن مالك بن سنان بن عبيد بن ثعلبة الأنصاري الخزرجي أبـو سـعيد الخـدري، روى عـن النبي ﷺ الكثير ، مات سنة ثــلاث أو أربــع أو خــس وستين وقيل أربع وسبعين . الإصابة ٢/

<sup>(</sup>٣) مسلم بشرح النووي ، كتاب الإمارة ، باب : إذا بويع لخليفتين ٦/ ٢٤٢ - ح ١٨٥٣ .

<sup>(</sup>٤) أبو ذر الغفاري الزاهد المشهور الصادق اللهجة مختلف في اسمه واسم أبيه والمشهور أنه جندب بن جنادة بن سكن كان من السابقين إلى الإسلام ، توفي بالربذة سنة إحدى وثلاثين وقيل في التي بعدها وعليه الأكثر . الإصابة ٢٠/٤ .

<sup>(</sup>٥) مسلم بشرح النووي، كتاب الإمارة ، باب : كراهية الإمارة بغير ضرورة ٦/ ٢٠٩ ح ١٨٢٥ .

هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ عَلَّ وَهُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ ﴿ ﴾ (١) . ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّىٰ يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِمٍ ۗ ﴾ (٢) .

<sup>(</sup>١) سورة النحل، الآية رقم ( ١٢٥).

<sup>(</sup>٢) سورة الرعد ، الآية رقم (١١).

#### المبحث الثابي

## دوافع فتال الفتنسة

#### المطلب الأول: شبهات دينية

تقاربت تعاريف العلماء للشبهة ، قال ابن القيم رحمه الله (١):

الشبهة: "الشكوك التي توقع في اشتباه الحق بالباطل فيتولد عنها الحيرة والريبة "(٢).

وقال: "سميت الشبه شبهة لاشتباه الحق بالباطل فيها ، فإنها تلبس ثوب الحق على جسم الباطل وأكثر الناس أصحاب حسن ظاهر فينظر الناظر فيما ألبسته من اللباس فيعتقد صحتها ، وأما صاحب العلم واليقين فانه لا يغتر بذلك بل يجاوز نظره إلى باطنها وما تحت لباسها فينكشف له حقيقتها "(٣).

وقسال زكريا الأنصاري رحمه الله (٤): "الشبهة: التردد بين الحلال

<sup>(</sup>۱) محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد بن حريز الزرعي الدمشقي شمس الدين ابن قيم الجوزية الحنبلي ولد سنة إحدى وتسعين وستمائة طلب العلم على جمع من أهل العلم منهم أبن تيمية وجلس للتدريس ، ثم إنه تعرض للابتلاء فحبس بالقلعة مع ابن تيمية وأفرج عنه بعد موته ، توفي سنة إحدى وخمسين وسبعمائة وكانت جنازته حافلة جدا . انظر الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة ، لابن حجر ٣/ ٤٠٠ .

<sup>(</sup> ۲) ابن القيم ، مدارج السالكين ، ط / الأولى – بيروت ، لبنان ، دار الكتب العلميـة ١٤٠٣هــ ، ٣ / ٥٠٨ .

<sup>(</sup>٣) ابن القيم ، مفتاح دار السعادة ط/ بدون - بيروت ، لبنان ، دار الكتب العلمية ١/ ١٤٠ .

<sup>(</sup> ٤) زكريا بن محمد بن زكريا الأنصاري الأزهري الشافعي الإمام المحقق الفقيه المحدث ولد سنة ثلاث أو أربع وعشرين وثمانمائة ، توفي سنة ست وعشرين وتسعمائة عن ثمان وثمانين سنة ، وصلي عليه بجامع الأزهر . انظر : الكواكب السائرة بأعيان المائة العاشرة ، لنجم الدين الغزي 1/ ١٩٦ .

والحرام<sup>" (۱)</sup> .

وقال المناوي رحمه الله (۲): "الشبهة: مشابهة الحق للباطل، والباطل للحق، من وجه إذا حقق النظر فيه ذهب "(۲). كثيرًا ما تجر الشبهات بعض الناس الغيورين الذين يرون انتشار بعض المنكرات أياً كان نوعها، في المجتمعات المسلمة، ويسعون للتغيير إلى الأفضل، لكنهم إذا رأوا أن المجتمع لا يستجيب إلى دعوتهم لسبب عدم قناعته أو لسوء عرضهم لما يدعون إليه فبعض المتحمسين إذا رأى عدم الاستجابة فإنه يرفع السلاح بحجة إزالة المنكر ونشر المعروف.

لكن السؤال الذي يطرح نفسه هل كان يومًا من الأيام رفع السلاح وإزهاق الأنفس طريقا للى إزالة المنكر، فأي منكر في المسلمين أعظم من قتل النفس البشرية بغير حق ، فالذي يرفع السلاح لإزالة المنكرات قد أرتكب منكراً أعظم من المنكر الذي يسعى لتغييره ، فهو كالمستجير من الرمضاء بالنار ، فكم عانت المجتمعات من أصحاب الشبه الدينية ، الذين جرهم فكرهم وحماسهم إلى ارتكاب منكر اكبر مما هو حاصل في المجتمع

وأكثر ما تنشأ هذه الشبهة عند العوام أو أشباه العوام الـذين لم يتمكنوا من العلوم الشرعية أو من أولئك الذين يأخذون العلوم من بطون الكتب أو الصحف أو من وسائل الأعلام الأخرى فلذلك يرتكبون هذه الأخطاء .

<sup>(</sup>۱) زكريا الأنصاري ، الحدود الأنيقة ، ط . الأولى ، بيروت ، لبنان ، دار الفكر المعاصر ١٤١١هـ ص٧٧ .

<sup>(</sup>٢) عبد الرؤوف بن علي المناوي القاهري ، الشافعي ، الإمام الكبير الزاهـد ، صـاحب التصـانيف السائرة ، ولد سنة اثنتين وخمسين وتسعمائة ، وتوفي سـنة إحـدى وثلاثـين وألـف ، وصـلي عليـه بجامع الأزهر . انظر : خلاصة الأثر في أعيان القرن الحادي عشر ٢/ ٤١٢ .

<sup>(</sup>٣) المناوي ، التوقيف ، ط . الأولى ، بيروت ، لبنان ، دار الفكر المعاصر ، دمشق ، سورية ، دار الفكر ١٤١٠هـ ، ص٤٢٢ .

والعلوم الشرعية تؤخذ أولا من أفواه العلماء الراسخين في العلم، أما أخذها من الكتاب فهوا كما قيل من كان شيخه كتابه فخطؤه أكثر من صوابه لأن الحكم الكتاب وحده لا يمكن أن يؤخذ منه الحكم الشرعي بجميع تفاصيله لأن الحكم يبني على معرفة الدليل ثم صحته ثم تنزيل الحكم وهذا يتطلب معرفة العام من الخاص والمطلق من المقيد ، ومعرفة فقه اللغة ومعرفة الزمان والمكان والسبب الذي وقع من أجله هذا الفعل ، إلى غير ذلك مما يتطلبه الموقف لإصدار الحكم ، فهذه الأشياء لا يمكن أن تكون مجتمعة في كتاب واحد بل تكون مجتمعة غالباً عند العالم الراسخ في العلم ، الذي طلب العلم من مظانه ، كما قال النبي على الدين "(۱) .

فالنبي ﷺ في هذا الحديث زكى حامل الشريعة فيجب أن يكون هـوا المرجع في مسائل الخلاف بين الأمة .

فالقرآن والسنة هما شرع الله الذي جاء 'هداية البشر وإسعادهم والاهتداء به متوقف على فهمه فهما صحيحا "، وفهمه الصحيح متوقف على أمور منها: فقه أسرار اللسان العربي فقها ينتهي إلى ما يسمى ملكة وذوقا ومنها الإطلاع الواسع على السنة القولية والعملية التي هي شرح وبيان للقرآن ، ومنها استعراض القرآن كله عند التوجه إلى فهم آية منه أو دراستها لأن القرآن كل لا يختلف أجزاؤه، ولا يزيغ نظمه ولا تتعاند حججه ولا تتناقض بيناته ، ومن ثم قيل أن القرآن يفسر بعضه بعضاً بمعنى أن مبينه يشرح مجمله ومقيدة يبين المراد من مطلقه، إلى آخر الأنحاء التي جاء عليها القرآن في نظمه البديع وترتيبه المعجز ، ومنها الرجوع في مناحيه الخصوصية إلى مقاصده العامة لأن خصوصيات القرآن وعمومياته متساوقة ، يشهد بعضها لبعض .

<sup>(</sup>۱) البخاري مع الفتح ، كتاب العلم ، باب : من يرد الله به خيرًا يفقه في الـدين ١/ ١٦٤ ، رقــم الحديث ( ٧١) ، ومسلم ٤/ ١٢٧ ح رقم ( ١٠٣٧) .

وكل هذه الأمور لا تتهيأ إلا لصاحب فطرة سليمة و تدبر عميق وقريحة يقظة وذهن صاف وذكاء وهاج ، "(١).

هذا ما يتطلبه الفهم الصحيح للأحكام الشرعية أما إذا فهمت الأدلة على غير الفهم السليم فإن ذلك يقود إلى وقوع الفتن ، فالخوارج لما ضل فهمهم قاتلوا أصحاب رسول الله عليه الصلاة والسلام "كما قال عبد الله بن عمر رضي الله عنهما: إنهم انطلقوا إلى آيات نزلت في الكفار ، فجعلوها على المؤمنين " (٢).

والنبي ﷺ، وصف الخوارج بصفات كثيرة ،ومنها: "أنهم يقرءون القرآن " لكن لما كانت قراءتهم قراءة مجردة من الفهم الصحيح ، قادتهم إلى الفتنة .

فعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: سمعت النبي عَلَيْ يقول: "يخرج في هذه الأمة ولم يقل منها و قوم تحقرون صلاتكم مع صلاقم، يقرءون القرآن لا يجاوز حلوقهم، أو حناجرهم، يمرقون من الدين مروق السهم من الرمية، فينظر الراميي إلى سهمه، إلى نصله، إلى رصافه (٣)، فيتمارى في الفوقة، هل علق بها من الدم شيء "(٤).

فهل يعي هذه الحقائق ، الذين يأخذون الأحكام من غير أهلها ؟

أم لا نزال نكرر الأخطاء التي سبقت في العصور الماضية و الحاضرة ،فكم من طائفة وجماعة قاتلت من أجل شبهة قـد آل فعلـها إلى الفشـل ، لأنهـا تعـالج

<sup>(</sup>١) آثار الإمام محمد البشير الإبراهيمي ٤/ ٢٢٦.

<sup>(</sup>٢) البخاري مع الفتح ، كتاب استتابة المرتدين والمعاندين ، باب : قتل الخوارج والملحدين بعد إقامة الحجة عليهم ، ذكره معلقا مجزوما به ١٢/ ٢٨٢ ، وانظر : تغليق التعليق ٥/ ٢٥٩ .

<sup>(</sup> ٣) النصل : حديدة السهم . والرصافة : هو العصب الذي يكون فوق مدخل النصل ، وكذلك تلوى على موضع الفوق من الوتر ويشد بها . انظر : عمدة القاري للعيني ١٩/ ٣٧٣ ، وغريب الحديث للخطابي ١/ ٢٠١ .

<sup>(</sup>٤) البخاري مع الفتح ، كتاب استتابة المرتدين والمعاندين ، باب : قتل الخوارج والملحدين بعد إقامة الحجة عليهم ١٢/ ٢٨٣ ، رقم الحديث ( ٦٩٣١) ، ومسلم ٤/ ١٦١ ح رقم (١٠٦٤) .

منكراً بمنكر أكبر منه ، والمجتمع المريض بالمنكرات يحتاج إلى أيدي حانية ، وقلوب رحيمة ، تقدم له العلاج الذي يزيل علته وسقمه ، فيشفى بإذن الله ، لكن إذا كانت الأيدي خشنه والقلوب قاسية فإنها تقدم الداء بدل من الدواء وتقدم الموت بدل من الحياة .

## المطلب الثـــاني

## أطمساع دنيويسة

لقد حذر الله عز وجل في كتابه الكريم من الاغترار بالحياة الدنيا وأن هذه الحياة ما هي إلا ممر إلى الآخرة ، دار الحساب و الجزاء، فمن يعمل خيراً يجز به ومن يعمل شراً فلا يلوم إلا نفسه .

وقال سبحانه و تعالى: ﴿ إِنَّمَاۤ أَمُوَالُكُمْ وَأُولَئِدُكُمْ فِتْنَةٌ وَٱللَّهُ عِندَهُۥٓ أَجْرُ عَظِيمٌ ﴿ وَاللَّهُ عِندَهُۥٓ أَجْرُ عَظِيمٌ ﴿ وَاللَّهُ عِندَهُۥ ٓ أَجْرُ

وقال عز وجل: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا وَزِينَتَهَا نُوَفِّ إِلَيْهِمْ أَعْمَالَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لَا يُبْخَسُونَ ﴿ أُوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي ٱلْاَخِرَةِ إِلَّا ٱلنَّالُ وَحَبِطَ مَا صَنَعُواْ فِيهَا وَبَاطِلٌ مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ وَ اللهِ اللهُ اللهُ

والنبي ﷺ أخبر أن التنافس على الدنيا يسبب الهلاك ، فإنه قال لما قدم أبو عبيدة (١) بمال من البحرين (٥)، فسمعت الأنصار بقدومه ، فوافت صلاة الصبح

<sup>(</sup>١) سورة الحديد ، الآية رقم (٢٠).

<sup>(</sup>٢) سورة التغابن ، الآية رقم (١٥).

<sup>(</sup>٣) سورة هود ، الآية رقم (١٥-١٦).

<sup>(</sup>٤) عامر بن عبد الله بن الجراح القرشي الفهري أبو عبيدة ، أسلم قبل دخول الـنبي ﷺ دار الأرقـم ، أمين هذه الأمة، أحد العشرة، مات في طاعون عمواس بالشام سنة ثمان عشرة . الإصابة ٢/ ١١ .

<sup>(</sup>٥) البحرين : اسم جامع لبلاد على ساحل بحر الهند وعمان ، وإنما سموا البحرين لأن في ناحية قراها بحيرة على باب الأحساء . معجم البلدان ١/ ٤١١ .

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال : قال رسول الله ﷺ: تعس عبد السدينار ، والدرهم ، والقطيفة ، والخميصة (٢) إن أعطى رضي ، وأن لم يعط لم يرض (٣).

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: سمعت النبي ﷺ يقول: أو كان لابسن آدم واديان من مال لابتغى ثالثاً ، ولا يملأ جوف ابن آدم إلا التراب، ويتوب الله على مسن تاب "(٤) .

فإذا كان الله عز وجل ورسوله على أخبرا عن هذه الحياة بأنها دار غرور ودار ممر لا دار مقر وان هذه الحياة جُعلت محطة تزود من الأعمال الفاضلة ، إلى الدار الباقية وأن التنافس ينبغي أن يكون في هذه الحياة ، تنافسا شريفاً ، يقرب إلى الخيرات ويباعد عن الشرور والمهلكات والنبي على أخبر أن المال يُجمع لثلاثة أشياء للأكل أو اللبس أو التصدق به .

فعن أبي هريرة رضي الله عنه : أن رسول الله ﷺ قال : "يقول العبد مالي مالي

<sup>(</sup>۱) البخاري مع الفتح ، كتاب الرقاق ، باب : ما يحذر من زهرة الدنيا والتنافس فيها ، ۱۱/ ۲۶۳ ح ( ٦٤٢٥) ، ومسلم ۹/ ٩٥ ح رقم ( ٢٩٦١) .

 <sup>(</sup>۲) القطيفة : كساء له خمل ، والخميصة : ثوب خز أو صوف معلم . النهاية لابن لأثبر ١/١٨ ،
 ٨٤/٤ .

<sup>(</sup>٣) البخاري مع الفتح ، كتاب الرقاق ، باب ما يتقى من فتنة المال ١١/ ٢٥٣ ح ٦٤٣٥ .

 <sup>(</sup>٤) البخاري مع الفتح ، كتاب الرقاق، باب ما يتقى من فتنة المال ١١/ ٢٥٣ح (٦٤٣٦) ومسلم
 ٤/ ١٣٩ ح رقم (١٠٤٩).

إنما له من ماله ثلاث ، ما أكل فأفنى ، أو لبس فأبلى ، أو أعطى فاقتنى ، وما سوى ذلك فهو ذاهب وتاركه للناس "(١).

هذا هو المقصود من جمع المال ، ليس المقصود من المال هو التفاخر أو التكاثر أو الاقتتال من أجله ، أفلا يعي أصحاب الأطماع الدنيوية ، الذين يؤججون قتال الفتنة بين الناس من أجل حفنة من مال ، أو قطعة من أرض؟

فلا نزال نسمع خلافا نشب بين دولتين أو قبيلتين بسبب أطماع دنيوية بينهما فتقع معارك يقتل فيها أعداد هائلة من المسلمين .

وما الأحداث التي نشاهدها بين المسلمين عنا ببعيد ، فكم أحدثت الفتن من القتل والدمار وأزالت من النعم وعدم الاستقرار ، مع العلم أن الدنيا لـو زالـت كلها لكن أهون عند الله من إراقة دم مسلم يقتل بغير حق .

فعن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: "والذي نفسي بيده، لقتل مُؤمن أعظم عند الله من زوال الدنيا (٢).

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم بشرح النووي ، كتاب الزهد والرقائق ١٨/ ٩٤ ح ( ٢٩٥٩) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه النسائي ، كتاب تحريم الدم ، باب تعظيم الدم ٤/ ٨٢ ، وبنحوه أخرجه الترمذي ص ( ٣٢٨) ح رقم ( ١٣٩٥) ، وفي حلية الأولياء ٧/ ٢٧٠ ، وقال المنذري في الترغيب و الترهيب ٣/ ٢٠٢ : إسناده حسن . وقال الألباني في تخريج غاية المسرام : الحديث بمجموع ما ذكرنا صحيح ح رقم ( ٤٣٩) ، وانظر صحيح سنن النسائي / ٨٣٩ رقم ح (٣٧٢١) .

#### المطلب الثالث

#### مواقيف شخصيسة

إن من الناس من ينفرد بشخصية شاذة تقوم بأعمال مضادة للمجتمع و تسعى لإشباع لذاتها دون قدرة على تأخيرها و تتسم كذلك بعدم الشعور بالأسى والألم نتيجة لقيام بأعمال مؤذية للغير ، ولا تظهر عليها علامات الاندهاش والتردد (۱).

وهذه الشخصية هي ما يعبر عنها بالنفس الإمارة بالسوء ، فإنها التي تأمر بكل سوء وهذا من طبيعتها إلا ما وفقها الله و ثبتها وأعانها ، فما تخلص أحد من شر نفسه إلا بتوفيق الله له كما قال تعالى حاكيا عن امرأة العزيز : ﴿ \* وَمَآ أُبْرَئُ نَفْسِى ۚ إِنَّ ٱلنَّفْسَ لَأَمَّارَةُ بِٱلسُّوءِ إِلَّا مَا رَحِمَ رَبِّي ٓ إِنَّ رَبِّي غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ \* وَمَآ أُبْرَئُ . . .

وقال تعالى: ﴿ وَلَوْلَا فَضْلُ آللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ مَا زَكَىٰ مِنكُم مِّنْ أَحَدٍ أَبَدًا ﴾ (٣).

وقال تعالى لأكرم خلقه عليه وأحبهم إليه ﴿ وَلَوْلَآ أَن ثَبَتْنَكَ لَقَدْ كِدتَّ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ شَيْئًا قَلِيلاً ﴿ وَ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِمْ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ ال

وكان النبي ﷺ، يعلمهم خطبة الحاجة "الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا ،من يهده الله فلا مضل لـه ومـن يضلله فلا هادي له "(٥).

التدين علاج الجريمة ، ص ( ٧٣ ) .

<sup>(</sup>۲) سورة يوسف ، الآية رقم ( ۵۳) .

<sup>(</sup>٣) سورة النور ، الآية رقم ( ٢١) .

<sup>(</sup>٤) سورة الإسراء ، الآية رقم ( ٧٤) .

<sup>(</sup>٥) مسلم بشرح النووي ، كتساب الجمعة ، بساب : تخفيف الصلاة و الخطبة ، ٣/ ١٥٦ رقم الحديث ( ٨٦٨) .

"فالشركامن في النفس وهو يوجب سيئات الأعمال فان خلى الله بين العبد وبين نفسه هلك بين شرها وما تقتضيه من سيئات الأعمال، وأن وفقه وأعانه نجاه من ذلك كله، فنسأل الله العظيم أن يعيذنا من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا ... وأما النفس الأمارة فجعل الشيطان قرينها وصاحبها الذي يليها فهوا يعدها ويمنيها ويقذف فيها الباطل، ويأمرها بالسوء ويزينه لها، ويطيل في الأمل، ويريها الباطل في صورة تقبلها وتستحسنها، ويحدها بأنواع الإمداد الباطل من الأماني الكاذبة، والشهوات المهلكة، ويستعين عليها بهواها وإرادتها فمنه يدخل عليها كل مكروه "(١).

ومن المكروه التي تأمر به وهو من أكبر الكبائر القتال من أجل مواقف شخصية من بعض الأفراد الذين يريدون علواً وفساداً في الأرض ، فيتصرفون على وفق شخصياتهم المتكبرة المتغطرسة الضعيفة ، وقل ما شئت في وصف بعض الناس الذين وصل بهم السفه إلى حد الشك بهم هل هم في عداد العقلاء أم لا، فكم ثارت الفتن بسبب هذه المواقف ، وحصدت من جراء ذلك أعداد من النفوس البشرية بغير حق ، بل عدواناً وظلماً و إفساداً في المجتمعات ، فالعدوان على المسلمين وانتهاك حقوقهم من كبائر الذنوب قال تعالى : ﴿ لُعِنَ اللَّذِينَ كَفَرُواْ مِن بَنِي مَرْيَمَ أَذَالِكَ بِمَا عَصَواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ عَلَىٰ لِسَانِ دَاوُردَ وَعِيسَى آبَنِ مَرْيَمَ أَذَالِكَ بِمَا عَصَواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ هَا كُلُ لِسَانِ دَاوُردَ وَعِيسَى آبَنِ مَرْيَمَ أَذَالِكَ بِمَا عَصَواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ هَا كُلُ اللَّهُ اللّهُ ا

الإمام شمس الدين أبي عبد الله بن قيم الجوزية ، الروح ، بيروت ، لبنان ، دار العلوم الحديثة ص ( ٢٢٦-٢٢٧) .

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة ، الآية رقم ( ٧٨) .

#### المطلب الرابع

## دور الأعداء في قتال الفتنة

للأعداء دور بارز في إحداث الفتنة بين المسلمين منذ عصر الرسالة إلى عصرنا الحاضر، وهولاء الأعداء - كفار ومنافقون - يكيدون ويتربصون ويمكرون بأهل الإسلام، لإيقاع العداوة والبغضاء بينهم.

فالكفار و المنافقون لازالوا يثيرون الفتن بين الحين والآخر خصوصا في هذا العصر الذي تهيأت لهم الوسائل الإعلامية ليبثوا من خلالها الفرقة والعداوة بين الأخوة المسلمين ولكن المؤمن إذا تحصن بالعلم الشرعي سلم من مكرهم ، كما قال تعالى: ﴿ وَيَمْكُرُ وَنَ وَيَمْكُرُ آللَهُ فَاللَّهُ خَيْرُ ٱلْمَكِرِينَ ﴿ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ ا

فعلى المسلم أن يحذر مكرهم وكيدهم ، ويعلم أن غالب مكرهم وكيدهم في الحفاء ، مع انتهاز كل فرصة تحصل لهم ، فيوقدون نار الفتن كل ما تيسرت لهم الأسباب الدافعة إلى ذلك قال الله تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَتَّخِذُواْ بِطَانَةً مِن دُونِكُمْ لَا يَأْلُونَكُمْ خَبَالاً وَدُواْ مَا عَنِتُمْ قَدْ بَدَتِ ٱلْبَغْضَآءُ مِنْ أَفْوَاهِمِمْ وَمَا تُخْفِى صُدُورُهُمْ أَكْبَرُ قَدْ بَيّنًا لَكُمُ ٱلْآيَاتِ إِن كُنتُمْ تَعْقِلُونَ ﴿ ) (٢) .

"تتفق نظرة المنصفين الباحثين في التاريخ اليهودي: أن اليهود أمة حاقدة ، الخداع طبعها ، والغدر ديدنها ومحادة الله ورسوله، على خلقها، ولحكمة الله يعلمها انتقلت الرسالة من بني إسرائيل ، فكان خاتم الأنبياء هو محمد ابن عبد الله الهاشمي القرشي العربي على وقد كان كيد اليهود -خاصة- قد بدأ منذ أن كان رسول الله على مكة، حيث كانت تعاون قريش في أسئلة العناد التي توجه

سورة الأنفال ، الآية رقم (٣٠).

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران ، الآية رقم ( ١١٨ ) .

للمصطفى على وذلك مثل قولهم لقريش: اسألوه عن الروح (١) ، وعن أصحاب الكهف (٢) ، وغير ذلك مما هو معلوم من سورة الكهف ولما هاجر رسول الله على ومن معه إلى المدينة ، قامت قيامة اليهود ، فلم يهدأ لهم بال ، ولم يهنأ لهم عيش ، ذلك أن قيام الدولة المسلمة في الأرض له أثره الكبير عليهم ، فالإسلام هو الذي يكسر شوكتهم ، ويفضح مكنوناتهم ، ويحرر الناس من شرورهم ، ويمزق شملهم وسيطرتهم وجبروتهم ومن هنا لم يفتأوا يكيدون للإسلام ورسوله والمؤمنين، وينصبون العراقيل في وجه من يريد الإسلام وولد النفاق والمنافقون في أحضانهم ، وخانوا الله ورسوله على وغدروا بالمسلمين فوالوا المشركين والكفار ، وآذوا رسول الله على وهموا بما لم ينالوا ، ولذلك عني القرآن .. بكشف سترهم وفضحهم ، وبيان كيدهم (٣).

قال سبحانه: لَا يَرْقُبُونَ فِي مُؤْمِنِ إِلاَّ وَلَا ذِمَّةً وَأُوْلَتِلِكَ هُمُ ٱلْمُعْتَدُونَ فِي مُؤْمِنِ إِلاَّ وَلَا ذِمَّةً وَأُوْلَتِلِكَ هُمُ ٱلْمُعْتَدُونَ ﴾ (١٤). وقال عز من قائىل : ﴿ لَوْ خَرَجُواْ فِيكُمْ مَّا زَادُوكُمْ إِلَّا خَبَالاً وَلاَّوْضَعُواْ خِلَلكُمْ يَبْغُونَكُمْ الْفَيْئِلُومِينَ ﴾ (٥). خِلَلكُمْ يَبْغُونَكُمْ الْفَيْئُومِينَ ﴾ (٥).

وقال جل جلاله : ﴿ قُلْ يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَابِ لِمَ تَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ مَنْ ءَامُنَ تَبْغُونَهَا عِوَجًا وَأَنتُمْ شُهَدَآءُ ۗ وَمَا ٱللَّهُ بِغَنفِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِن تُطِيعُواْ فَرِيقًا مِّنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَابَ يَرُدُّوكُم بَعْدَ لِيمَنِكُمْ كَنفِرِينَ ﴾ (١٠) . ءَامَنُواْ إِن تُطِيعُواْ فَرِيقًا مِّنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَابَ يَرُدُّوكُم بَعْدَ لِيمَنِكُمْ كَنفِرِينَ ﴾ (١٠) .

- فالله عز وجل قال لنا " إذا أطعتم هؤلاء اليهود فيما يثير الفتنة ويؤجج نار

<sup>(</sup>١) انظر البخاري مع الفتح ١/ ٢٢٣.

<sup>(</sup>٢) في إسناد القصة رجل مجهول ، انظر تفسير الطبري ٩/ ١٩١، ودلائل النبوة للبيهقي ٢/ ٢٦٩.

<sup>(</sup>٣) محمد بن سعيد القحطاني ، الولاء والبراء في الإسلام .

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة ، الآية رقم (١٠) .

<sup>(</sup>٥) سورة التوبة ، الآية رقم (٤٧) .

<sup>(</sup>٦) سورة آل عمران ، الآيات رقم ( ٩٩ -١٠٠) .

الجاهلية العمياء ، ردوكم إلى الكفر بعد الإيمان وإلى التفرق بعد الوحدة وإلى الكراهية والحقد والضغينة بعد الحبة والصفاء والوداد كما قال تعالى : ﴿ وَدَّ كَثِيرٌ مِنْ مَعْدِ المَعْدِ الْعَالَى : ﴿ وَدَّ كَثِيرٌ مِنْ مَعْدِ الْمَعْدِ الْمَعْدِ الْمَعْدُ الْمَا مَنْ عِندِ مَنْ بَعْدِ مَا تَبَيْنَ لَهُمُ ٱلْحَقُ فَاعُفُواْ وَآصَفَحُواْ حَتَىٰ يَأْتِي ٱللَّهُ بِأَمْرِهِ مَا تَبَيْنَ لَهُمُ ٱلْحَقُ فَاعُفُواْ وَآصَفَحُواْ حَتَىٰ يَأْتِي ٱللَّهُ بِأَمْرِهِ مَا تَبَيْنَ لَهُمُ ٱلْحَقُ فَاعُمُواْ وَآصَفَحُواْ حَتَىٰ يَأْتِي ٱللَّهُ بِأَمْرِهِ مَا الله عَلَىٰ كُلُ شَيْءِ قَدِيرٌ عَلَىٰ الله الله عَلَىٰ كُلُ شَيْءٍ قَدِيرٌ هَا ﴿ (١) .

والكفر مهلكة في الدين بخسارة الآخرة ، وسوء الحال في الدنيا والمعاش ، ومهلكة في الدنيا بإثارة الفتنة والعداوة والبغضاء " (٢) .

الأدلة من السنة على دور الأعداء في إثارة قتال الفتنة فمنها:

ا - عن أنس رضي الله عنه قال: قيل للنبي على الله النبي عبد الله بن أبي الله النبي عبد الله النبي عبد الله النبي على الله وركب حماراً ، فانطلق المسلمون بمشون معه - وهي أرض سبخة - فلما أتاه النبي على قال: إليك عني ، والله لقد آذاني نتن حمارك ، فقال رجل من الأنصار منهم: والله لحمار رسول الله على أطيب ريحاً منك ، فغضب لعبد الله رجل من قومه ، فشتما ، فغضب لكل واحد منهما أصحابه ، فكان بينهما ضرب بالجريد والأيدي والنعال ، فبلغنا أنها أنزلت: ﴿ وَإِن طَآبِفَتَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقْتَتَلُواْ فَأُصْلِحُواْ بَيْنَهُما ﴾ (١) (٥)

٢ - عن جابر رضي الله عنه (١) قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: "إن

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ، الآية رقم ( ١٠٩) .

<sup>(</sup>٢) التفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج ٤/ ٢٦ .

 <sup>(</sup>٣) عبد الله بن أبي ابن سلول رأس المنافقين ، هلك سنة تسع . انظر : البداية والنهاية ٣ / ٣٤ .

<sup>(</sup>٤) سورة الحجرات ، الآية رقم (٩).

<sup>(</sup>٥) البخاري مع الفتح ، كتاب الصلح ، باب ما جاء في الصلح بين الناس .. ٥/ ٢٩٧ ح-(١٢٩١) ، ومسلم ، ٦/ ١٥٩ ح رقم ( ١٧٩٩) .

<sup>(</sup>٦) جابر بن عبد الله بن عمر بن حرام الأنصاري ، أحد المكثرين عن النبي ﷺ، غزا تسعا عشرة غزوة، ومات بالمدينة بعد السبعين ، وهو ابن أربع وتسعين ، الإصابة ١/ ٢٢٢ ، التقريب ص ( ٥٧)

الشيطان قد أيس أن يعبده المصلون في جزيرة العرب ولكن في التحريش بينهم "(١).

٣ - عن جابر رضي الله عنه أنه سمع النبي ﷺ يقول : "يبعث الشيطان سراياه فيفتنون الناس فأعظمهم عنده مترلة أعظمهم فتنة "(٢).

٤ - عن أسامة بن زيد (٣)رضي الله عنهما أخبره: "أن رسول الله ﷺ ركب على حمار على قطيفة فدكيه (٤) ، وأردف أسامة بن زيد وراءه ، يعود سعد بن عبادة (٥) . في بني الحارث بن الخزرج قبل وقعة بدر ، قال: حتى مر بمجلس فيه عبد الله بن أبي ابن سلول ، وذلك قبل أن يسلم عبد الله ابن أبي ، فإذا في المجلس أخلاط من المسلمين و المشركين عبدة الأوثان واليهود .. وفي المجلس عبد الله بن رواحة (٢) رضي الله عنه ، فلما غشيت المجلس عجاجة الدابة خمر عبد الله بن أبي أنفه بردائه ثم قال : لا تغبروا علينا ، فسلم رسول الله ﷺ عليهم ثم وقف فنزل ، فقال عبد الله بن أبي ابن سلول : أيها المرء ، فدعاهم إلى الله ، وقرأ عليهم القرآن ، فقال عبد الله بن أبي ابن سلول : أيها المرء ،

<sup>(</sup>۱) مسلم بشرح النووي ، كتاب صفات المنافقين وأحكامهم ، بـاب تحـريش الشـيطان وبعثـه سـراياه لفتنة الناس وأن مع كل إنسان قرينا ٩/ ١٥٦ ، ح رقم (٢٨١٢) .

<sup>(</sup>۲) مسلم بشرح النووي ، كتاب صفات المنافقين وأحكامهم ، باب : تحريش الشيطان وبعثـه سـراياه لفتنة الناس وأن مع كل إنسان قريناً ٩/ ١٥٧ ، ح رقم ( ٢٨١٣) .

 <sup>(</sup>٣) أسامة بن زيد بن حارثة الكلبي ، الحب أبن الحب ولد في الإسلام ومـات الـنبي ﷺ ولـه عشـرون
 سنة واعتزل الفتنة بعد مقتل عثمان ومات سنة أربع وخمسين .

انظر : الإصابة ١/ ٢٩ ، والسير ٢/ ٤٩٦ .

<sup>(</sup>٤) قطيفة فدكيه :أي كساء غليظ منسوب إلا فدك ، بفتح الفاء و الدال ، وهي بلـدة مشـهورة علـى مرحلتين من المدينة . الفتح ٨/ ٢٣١ .

<sup>(</sup>٥) سعد بن عبادة بن دليم بن حارثة الخزرجي الأنصاري ، سيد الخزرج ، شهد العقبة وكمان أحـد النقباء ، مات بالشام سنة خمسة أو ستة عشر .

الإصابة ٢/ ٨٠، وتاريخ الإسلام، عهد الخلفاء ص ١٤٦.

 <sup>(</sup>٦) عبد الله بن رواحة بن ثعلبة الأنصاري الخزرجي ، الشاعر المشهور ، أحد النقباء ، استشهد بمؤتة
 وكان ثالث الأمراء بها سنة ثمان . الإصابة ٢/ ٦٦ ، والتقريب ص( ٢٤٥) .

إنه لا أحسن مما تقول إن كان حقا فلا تؤذينا به في مجلسنا ، ارجع إلى رحلك فمن جاءك فاقصص عليه ، فقال عبد الله بن رواحة رضي الله عنه : بلى يا رسول الله ، فأغشنا به في مجالسنا ، فإنا نحب ذلك ، فاستب المسلمون و المشركون واليهود حتى كادوا يتثاورون ، فلم يزل النبي على يخفضهم حتى سكنوا "(۱).

فهذه الأدلة وغيرها تدل دلالة واضحة على أن معظم النكبات والفتن الداخلية التي تعرض لها المسلمون خلال تاريخهم الطويل قد كانت بسبب الدسائس والمكايد التي تولى المنافقون والمنخدعون بهم كبرها ، فعنهم نشأت معظم الفرق المنحرفة المرتدة عن الإسلام (٢٠).

 <sup>(</sup>۱) البخاري مع الفتح ، كتاب التفسير ، باب ﴿ ولتسمعن مـن الذين أوتوا الكتاب من قبلكــــم .... ﴾
 ۲۳۰ /۸ ح رقم (٤٥٦٦) ، ومسلم ٦/ ١٥٧ ح رقم (١٧٩٨) .

 <sup>(</sup>۲) عبد الرحمن حسن حبنكة ، ظاهرة النفاق وخبائث المنافقين في التاريخ ، ط/ الأولى ، دمشق ،
 حلبوني ، دار القلم ١٤١٤هـ ، ١/ ١٨ .



# الفصل الثالث

# حكم القتال في الفتنة وأدلتـــه

ويشتمل ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: الأدلة العامة على حكم القتال في الفتنة.

المبحث الثاني: الأدلة الخاصة في حكم القتال في الفتن.

المبحث الثالث: واجب المسلم عند وقوع قتال الفتنة.







## المبحث الأول

# الأدلة العامة على حكم القتال في الفتنة

## المطلب الأول: تعظيم الدماء

إن شريعة الله عز وجل قد عظمت أمر الدماء فلا يجوز المساس بها إلا بدليل صحيح صريح فلا تزهق النفس البشرية بشبهة سواء أكان المراق دمه مسلما أم كافراً لأن الأصل في الشرع أن النفوس البشرية كلها معصومة والأدلة في ذلك كثيرة في الكتاب و السنة:

# (أ) الأدلة من الكتاب على تعظيم قتل النفس بغير حق:

١ - يقول الحق تبارك: ﴿ مِنْ أَجْلِ ذَالِكَ كَتَبْنَا عَلَىٰ بَنِيَ إِسْرَءِيلَ أَنَّهُ مَن قَتَلَ نَفْس أَوْ فَسَادٍ فِي ٱلْأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ ٱلنَّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ أَخْيَاهَا فَكَأَنَّمَا فَتَلَ ٱلنَّاسَ جَمِيعًا ۚ وَلَقَدْ جَآءَتْهُمْ رُسُلُنَا بِٱلْبَيِّنَاتِ ثُمَّ إِنَّ أَخْيَاهَا فَكَأَنْهَا بِٱلْبَيِنَاتِ ثُمَّ إِنَّ كَثِيرًا مِنْهُم بَعْدَ ذَالِكَ فِي ٱلْأَرْضِ لَمُسْرِفُونَ ﴿ قَالَا اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

فهذه الآية تبين أن من قتل نفساً بغير نفس أو إفساد في الأرض يوجب قتلها ، فكأنما قتل جميع البشرية ، لأنه قتل نفساً معصومة بغير حق شرعي يوجب قتلها ، وهذا يدل صراحة على تعظيم النفس الإنسانية ، فلا يعتدي على النفس المسلمة أو الكافرة إلا بحق يوجب إقامة الحد عليها .

٢ - يقول الله عز و جل : ﴿ وَلَا تَقْتُلُواْ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَا بِٱلْحَقِّ وَمَن قُتِلَ مَظْلُومًا فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيِّهِ مَلْطَنَا فَلَا يُسْرِف فِي ٱلْقَتْلِ أَ إِنَّهُ كَانَ مَظُلُومًا فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيِّهِ مُسْلُطَنَا فَلَا يُسْرِف فِي ٱلْقَتْلِ أَ إِنَّهُ كَانَ مَنصُورًا ﷺ ﴾ (٢) .

<sup>(</sup>١) سورة المائدة ، الآية ( ٣٢) .

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء ، الآية ( ٣٣ ) .

ومعنى هذه الآية أن الله سبحانه ينهى عباده أن يعتدوا على النفس بغير حق لأن ذلك يعد إفساداً في الأرض بعد إصلاحها ، ولأن "قتل النفس عنده كبيرة تلي الشرك بالله فالله واهب الحياة وليس لأحد غير الله أن يسلبها إلا بإذنه وفي الحدود التي يرسمها وكل نفس هي حرم لا يمس وحرام إلا بالحق وهذا الحق الذي يبيح قتل النفس محدد لا غموض فيه وليس متروكاً للرأي ولا متأثراً بالهوى "(۱).

# ( ب) أما الأدلة من السنة على تعظيم قتل النفس بغير حق :

فإن الأحاديث في هذا الباب صحيحة صريحة تبين حرمة الاعتداء على النفس الإنسانية مهما كان لونها أو جنسها أو دينها ، فإن الأصل في الدماء الحرمة فلا ينتقل إلى الفرع وهو إزهاق الروح الطاري عليها إلا ببينة لا شبهة فيها ولا تأويل، فلا ينتقل إليه إلا بأصل يقابل الأصل الأول .

# والأدلة من السنة في هذا الموضوع كثيرة منها :

ا - عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: "لا يزال المؤمن في فسحة من دينه ما لم يصب دماً حراما" (٢).

٢ - وعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال : قال النبي ﷺ أول ما يُقضى بين الناس في الدماء " (٣) .

٣ - وعن عبد الله ابن مسعود رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال : " لا تُقتل نفسٌ إلا كان على ابن آدم الأول كفل منها " (١٤) .

<sup>(</sup>١) في ظلال القران ٤/ ٢٢٢٤.

 <sup>(</sup>۲) صحیح البخاري مع فتح الباري ، کتاب الدیات ، باب قوله تعالى : ﴿ وَمَن یقتل مؤمناً متعمداً فَجْزَاؤُه جَهْنِم ﴾ ۱۲/ ۱۸۷ ، ح رقم ۲۸٦۲ .

 <sup>(</sup>٣) فتح الباري، كتاب الديات ، باب ﴿ ومن يقتل مؤمناً متعمداً فجـــزاؤه جهـــنم ﴾ ١٢/ ١٨٧ ، رقــم
 الحديث (٦٨٦٤) ومسلم ٦/ ١٦٦ ، ح رقم (١٦٧٨) .

<sup>(</sup>٤) فتح الباري- كتاب المديات باب (ومن احياهما ...) ١٦/ ١٩١ ، رقم الحديث (٦٨٦٧) ومسلم ٦/ ١٦٦ ح رقم (١٦٧٧).

٤ - وعن ابن عباس- رضي الله عنهما- أن النبي ﷺ قال: "أبغض الناس إلى الله ثلاثة: مُلحد في الحرم، ومُبتغ في الإسلام سنة الجاهلية، ومُطلب دم امرئ بغير حق ليهريق دمه " (١).

وعن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما عن النبي ﷺ قال : "من قتل نفساً مُعاهداً لم يرح رائحة الجنة ، وإن ريحها ليوجد من مسيرة اربعين عاماً "(٢) .

7 - عن أبي بكرة رضي الله عنه قال: خطبنا النبي على يوم النحر قال: أترون أي يوم هذا؟ قلنا الله ورسوله أعلم. فسكت حتى ظننا أنه سيسميه بغير اسمه، قال: أليس يوم النحر؟ قلنا: بلى قال: أي شهر هذا؟ قلنا الله ورسوله أعلم، فسكت حتى ظننا أنه سيسميه بغير اسمه، فقال: أليس ذو الحجة؟ قلنا: بلى قال: أي بلد هذا؟ قلنا: الله ورسوله أعلم، فسكت حتى ظننا أنه سيسميه بغير اسمه، قال: أي بلد هذا ؟ قلنا: الله ورسوله أعلم، فسكت حتى ظننا أنه سيسميه بغير اسمه، قال: أليست بالبلدة الحرام؟ قلنا: بلى قال: فإن دماءكم وأموالكم عليكم حرام كحرمة يومكم هذا في شهركم هذا في بلدكم هذا إلى يوم تلقون ربكم، ألا هل بلغت؟ قالوا: نعم قال: اللهم اشهد، فليبلغ الشاهد الغائب، فرب مبلغ أوعى من سامع، فلا ترجعوا بعدي كفاراً يضرب بعضكم رقاب بعض ""

٧ - عن جندب بن عبد الله رضي الله عنه قال : " ليتق الله أحدكم ولا يحــولن بينه وبين الجنة بعد ما ينظر إلي أبوابها ملء كف من دم مسلم أهراقه "(٤) .

<sup>(</sup>۱) فتح الباري ، كتاب الديات ، باب ( من طلب دم امرئ بغير حق ) ۲۱۰/۱۲ ، رقم الحديث (۲۸۸۲ ) .

<sup>(</sup>٢) فتح الباري ، كتاب الديات ، باب (إثم من قتل ذمياً بغير جرم) ١٢ / ٢٥٩ ، رقم الحديث (٢) (٢) .

 <sup>(</sup>۳) البخاري مع الفتح، كتاب الحج، باب الخطبة أيام منى ٣/ ٥٧٣ ح رقم ١٧٤١ ، ومسلم
 ٢ / ١٦٧ ح ( ١٦٧٩ ) .

<sup>(</sup>٤) الفتن لنعيم بن حماد ( ص ٩٤) .

### المطلب الثابي

#### تحريم الافتراق والاختلاف

#### تھے۔۔

إن الافتراق والاختلاف أي اختلاف أهل الأهواء والبدع "هو الخروج عن السنة والجماعة في أصل أو أكثر من أصول الدين الاعتقادية منها أو العملية أو المتعلقة بالمصالح العظمى للأمة ، ومنه الخروج على أثمة المسلمين وجماعتهم بالسيف "(1).

إن الناظر بعين بصيرته في مراحل تاريخ أمتنا يرى ما يدمي القلب من تمزقها وضعفها أمام أعدائها ، بسبب تفرقها واختلافها في كثير من أمور دينها ودنياها ، فلا تكاد الأمة المسلمة تجتمع على رأي يوحدها ويشد من عزمها ويقوي من شوكتها فتأخذ حقها كاملاً ، وسبب هذا كله بعدها عن تحكيم شرع الله عز وجل ، "فالقرآن يخبرنا أن من وصايا الله الجامعة لتلك الأمم ألسنة رسلها هي أن يقيموا الدين ولا يتفرقوا فيه، وأن تلك الأمم لم تحفظ وصية الله ، فتفرقت في الدين شيعاً ، وجعلت السبيل الواحد سبلاً ، واختلفت في الحق من بعد ما جاءها من العلم والبينات ، فقامت عليها الحجة ، وحقت عليها كلمة الله ، وكان عاقبة أمرها خسرا، والقرآن يبدى ويعيد في هذا الباب ويقص علينا من مبادئ بني إسرائيل ومصائرهم ، ومواردهم ، ومصادرهم ، ما فيه مزدجر ، كل ذلك لنعتبر بأحوالهم ولا نسلك الطريق الذي سلكوا فنهلك كما هلكوا .

ولم يأل نبينا ﷺ، أمته نصحاً وإبلاغاً في هذا الباب وكيف لا وقد أنـزل عليـه

 <sup>(</sup>۱) ناصر العقل ، مقدمات في الأهواء والافتراق والبدع ، ط / الأولى الرياض ، السعودية ، دار الوطن ١٤١٤هـ ص ٢٠ .

ربه : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَّقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيَعًا لَّسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ ۚ ﴾ (١) .

فكان أخشى ما يخشاه على أمته أن يدب فيها داء الأمم قبلها ، فتختلف كما اختلفت ، وتتفرق في الدين كما تفرقت ، وقد وقع ما كان يخشاه ، وتفرقت أمته في الدين ، ولعن بعضهم بعضاً باسم الدين وانتهكت الأعراض والحرمات باسم الدين ، واتبعت سنن من قبلهم شبراً بشبر ، وذراعا بذراع ، ولم تتفع بتلك العظات البالغة والنذر الصادعة ، من كلام الله وكلام عليها حتى حقت عليها الكلمة وصارت إلى أسوأ حال من الخزي والنكال "(٢) .

وبعد هذا التمهيد نسوق الأدلة من الكتاب والسنة على تحريم التفرق والاختلاف ، لعل هذه الأدلة توقظ الضمائر ، وتحرك المشاعر لدى كثير ممن وقعوا و أوقعوا غيرهم ، في هذا الداء الذي مزق وحدة أمة التوحيد والائتلاف ، بعد أن كانت مجتمعة ، يسودها المحبة والإخاء ، والإيثار ، في أول عصرها ، حيث القلوب صافية نقية من أمراض التفرق والاختلاف ، لوجود الرغبة الصادقة والاتباع التام لتطبيق ما يتلونه من كلام الله عز و جل وكلام رسوله صلى الله عليه وسلم ، أما في العصور التي تتابعت بعد ذلك فقد طفح الكيل وخفت العقول وتبعت الأهواء والمصالح الشخصية ، وكان افتراقها واختلافها بحسب بعدهم عن شرع الله عز وجل ، فكل ما كان البعد عن الشرع أكثر كان التفرق والاختلاف أعمق ، فيجب على كل مسلم أن يحاسب نفسه عند كل فعل أو قول يصدر منه لئلا يكون سبباً في تفريق أمة محمد عمد المنظم ويعقل حقيقة هذه الأدلة التي تحذرنا من الوقوع فيما وقع فيه أهل الباطل والضلال ، ممن فرقوا دينهم وكانوا شيعاً .

سورة الأنعام ، الآية رقم (١٥٩) .

<sup>(</sup>٢) آثار الأمام محمد البشير الإبراهيمي ١/ ١٦٢.

# وهنا أسوق أدلة تحريم التفرق والاختلاف من الكتاب و السنة :

أولاً : الأدلة من الكتاب :

١ - قــال الله تعــالى : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَّقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيَعًا لَّسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ ۚ إِنَّمَاۤ أَمْرُهُمْ إِلَى ٱللَّهِ ثُمَّ يُنَبِّهُم بِمَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ ﴿ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عُلَمَ مِنَا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ ا

"هنا يتوعد الله تعالى ، الذين فرقوا دينهم ، أي : شتتوه وتفرقوا فيه وكل أخذ لنفسه نصيباً من الأسماء ، التي لا تفيد الإنسان في دينه شيئا ، كاليهودية ، والمجوسية ، أو لا يكمل بها إيمانه ، بأن يأخذ من الشريعة شيئا ، ويجعله دينه ويدع مثله ، أو ما هو أولى منه ، كما هو حال أهل الفرقة من أهل البدع والضلال والمفرقين للأمة ، ودلت الآية الكريحة أن الدين يأمر بالاجتماع والائتلاف ، وينهى عن التفرق والاختلاف في أهل الدين .

وفي سائر مسائله الأصُولية والفرعية ، وأمره أن يتبرأ ممن فرقوا دينهم فقال : ﴿ لَسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ ﴾ أي : لست منهم وليسوا منك ، لأنهم خالفوك وعاندوك . ﴿ إِنَّمَا آمُرُهُمْ إِلَى ٱللَّهِ ﴾ يردون إليه ، فيجازيهم بأعمالهم ﴿ ثُمَّ يُنَبِّهُم 
عَاكَانُواْ يَفْعَلُونَ ﴾ " (٢)

٢ - ويقول جل ثناؤه: ﴿ وَمَا تَفَرَّقُواْ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْعِلْمُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ ۚ وَلُولًا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن رَّبِكَ إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى لَّقُضِى بَيْنَهُمْ ۚ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ أَلْدِينَ أُورِثُواْ ٱلْكِتَنَ مِنْ بَعْدِهِمْ لَفِي شَكِّ مِنْهُ مُرِيبٍ ﴿ \* \*\*
 أُورِثُواْ ٱلْكِتَنَ مِنْ بَعْدِهِمْ لَفِي شَكِّ مِنْهُ مُرِيبٍ ﴿ \*\*\*

"فهم لم يتفرقوا عن جَهل ، ولم يتفرقوا لأنهم لا يعرفون الأصل الواحد الذي يربطهم ، ويربط رسلهم ومعتقدا تهم ، إنما تفرقوا بعد ما جاءهم العلم ، تفرقوا

سورة الأنعام، الآية رقم (١٥٩).

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان ، ص ( ٢٤٤-٢٤٥) .

<sup>(</sup>٣) سورة الشورى ، آية رقم (١٤).

بغياً بينهم وحسداً وظلماً للحقيقة ولأنفسهم سواء ، تفرقوا تحت تأثير الأهواء الجائرة ، والشهوات الباغية ، تفرقوا غير مستندين إلى سبب من العقيدة الصحيحة والمنهج القويم ، ولو أخلصوا لعقيدتهم ، واتبعوا منهجهم ما تفرقوا ولقد كانوا يستحقون أن يأخذهم الله أخذاً عاجلاً ، جزاء بغيهم وظلمهم في هذا التفرق والتفريق ، ولكن كلمة سبقت من الله لحكمة أرادها ، بإمهالهم إلى أجل مسمى " (۱)

٣ - ويقول سبحانه وبحمده : ﴿ \* مُنِيبِينَ إِلَيْهِ وَٱتَّقُوهُ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَلَا تَكُونُواْ مِنَ ٱلَّذِينَ ﴿ مُنِيبِينَ إِلَيْهِ وَٱتَّقُوهُ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَلَا تَكُونُواْ مِنَ ٱلَّذِينَ ﴿ وَكَانُواْ شِيَعًا كُلُّ كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَدَيْمِمْ فَرِحُونَ ﴿ ) .

في هذا تحذير للمسلمين من تشتتهم وتفرقهم فرقاً ، كل فريق يتعصب لما معه من حق وباطل ، فيكونون مشابهين بذلك للمشركين في التفرق ، بل الدين واحد ، والرسول واحد ، والإله واحد .

وأكثر الأمور الدينية ، وقع فيها الاجتماع بين العلماء والأئمة ، والأخوة الإيمانية ،قد عقدها الله وربطها ، أتم ربط ، فما بال ذلك كله يُلغى ، ويبنى التفرق والشقاق بين المسلمين على مسائل خفية ، أو فروع خلافية ، يضلل بها بعضهم بعضاً ، ويتميز بها بعضهم على بعض ؟!

فهل هذا إلا من أكبر نزغات الشيطان ، وأعظم مقاصده ، التي كاد بها المسلمون ؟

وهل السعي في جمع كلمتهم ، وإزالة ما بينهم من الشقاق ، المبني على ذلك الأصل الباطل ، إلا من أفضل الجهاد في سبيل الله ، وأفضل الأعمال المقربة إلى

<sup>(</sup>١) تفسير في ظلال القران ، سيد قطب ، ٥/ ٣١٤٨ .

<sup>(</sup>۲) سورة الروم ، آية رقم ( ۳۱–۳۲) .

الله ؟ " (١) .

٤ - ويقول سبحانه: ﴿ وَآغَتَصِمُواْ بِحَبْلِ ٱللّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواْ ۚ وَٱذْكُرُواْ
 نِعْمَتَ ٱللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَآءً فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ ۚ إِخْوَانَا
 وَكُنتُمْ عَلَىٰ شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ ٱلنَّارِ فَأَنقَذَكُم مِنْهَا ۚ كَذَالِكَ يُبَيِّنُ ٱللّهُ لَكُمْ ءَايَئتِهِ لَعَلَيْمُ تَهَدُونَ ﷺ لَكُمْ ءَايَئتِهِ لَعَلَيْمُ اللّهُ لَكُمْ ءَايَئتِهِ لَعَلَيْمُ اللّهُ لَكُمْ ءَايَئتِهِ لَعَلَيْمُ اللّهُ لَكُمْ ءَايَئتِهِ لَعَلَيْمُ اللّهُ لَكُمْ اللّهُ لَكُمْ عَلَيْهِ اللّهُ لَكُمْ اللّهُ لَكُمْ عَلَيْهِ اللّهُ لَكُمْ عَلَيْهِ اللّهُ لَكُمْ اللّهُ لَكُمْ عَلَيْهِ اللّهَ لَكُونَ اللّهُ لَكُمْ اللّهُ لَكُمْ عَلَيْهِ اللّهَ لَكُمْ اللّهُ لَكُمْ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ لَلّهُ لَكُمْ اللّهُ لَكُمْ عَلَيْهِ لَهُ اللّهُ لَكُمْ اللّهُ لَهُ اللّهُ لَكُمْ عَلَيْهِ اللّهِ لَلّهُ لَكُونَ اللّهُ لَكُمْ اللّهُ لَلّهُ لَكُمْ اللّهُ لَلْكُونَ اللّهُ لَلّهُ لَكُمْ اللّهُ لَلّهُ اللّهُ لَلّهُ اللّهُ لَلّهُ اللّهُ لَلّهُ اللّهُ لَلّهُ لَهُ اللّهُ لَلّهُ اللّهُ لَكُمْ اللّهُ لَلّهُ اللّهُ لَكُمْ اللّهُ لَلّهُ لَهُ اللّهُ لَلّهُ اللّهُ لَهُ اللّهُ لَهُ اللّهُ لَاللّهُ لَهُ اللّهُ لَلْهُ لَهُ اللّهُ لَهُ اللّهُ لَلّهُ اللّهُ اللّهُ لَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ

'الاعتصام بحبل الله جميعا' عن التفرق، وحبل الله هو كتابه، لا سواه من جميع الكتب، والأوضاع والمصطلحات الماسونية، التي أولع بها كثير من الناس في هذا الزمان، فبالاستمساك بوحي الله العزيز تحصل الوحدة الصحيحة المبنية على أخوة الإيمان ... على منهج الله، لإقامة حكمه وإعلاء كلمته في الأرض، وهي التي يحصل بها التجمع الصحيح، والشعور الصحيح عن محبة ومواساة، وهو تجمع على التصور الديني لجميع مناهج الحياة، لا تجمع على شيء سواه من التصورات الجاهلية التي جددتها الماسونية (٣). بألقاب وشعارات خداعه فإنه لا يمكن أن تتحقق منها الوحدة الكاملة المنشودة مهما تشدقوا بها، بل تنقلب إلى فرقة وشقاق بعيد، ومهما زعموا أن الخلافات بينهم جانبية فهم كاذبون إذ هي في الحقيقة خلافات جذرية، عقائدية، تزيد في أحقادهم، وعداوة بعضهم لبعض، بخلاف الأخوة الدينية فإنها راسخة في القلوب، ومهما حصل عليها من مكر الأعداء فإنه لا يغيرها ولا يزيل حقيقتها أبداً، إنه الحنين الديني لحبة الأخوة في الله وي كل مكان، وإن المناداة بأخوة غيرها خيانة للإسلام والمسلمين، وما أعظم جريمة من ينادي بأخوة في العروبة أو غيرها من القوميات التي تنشئها الماسونية، الهيهودية، لضرب الدين والمسلمين (١٤).

<sup>(</sup>١) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان ، ص (٥٩٠) .

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران ، رقم الآية (١٠٣) .

 <sup>(</sup>٣) المسونية منظمة يهودية سرية تعمل في خفاء على تحقيق مصالح اليهود الكبرى وتمهيد لقيام دولة إسرائيل الكبرى ، معجم ألفاظ العقيدة ص ٣٧٠ .

<sup>(</sup>٤) صفوة الآثار والمفاهيم من تفسير القران العظيم ، الشيخ ( الدوسري ) ٤/ ٢٦٢ –٢٦٣ .

# ثانياً: الأدلة من السنة:

ا - عن ابن مسعود ، رضي الله عنه قال : سمعت رجلاً قرأ آية ، وسمعت النبي ، على الله عنه النبي على الله عنه النبي على الله عنه النبي على الله النبي على الله المراهية ، وقال : "كلاكما مُحسن ، ولا تختلفوا ، فإن من كان قبلكم اختلفوا فهلكوا "(۱) .

٢ - عن سعيد بن أبي بُردة (٢) ، عن أبيه (٣) ، عن جده ، رضي الله عنهما:
 أن النبي ﷺ، بعث معاذاً وأبا موسى إلى اليمن ، قال : "يسرا ولا تعسرا ، وبشرا ولا تنفرا ، وتطاوعا ولا تختلفا" (٤) .

٣ – عن ابن عباس رضي الله عنهما ، عن النبي ﷺ، قال : "من رأى من أميره شيئاً يكرهه ، فليصبر عليه ، فإنه من فارق الجماعة شيراً فمات ، إلا مات ميته حاهلية " (٥).

٤ – عن أبي هُريرة ، عن النبي ﷺ، قال : "دعوين ما تركتكم ، إنما أهلك مــن كان قبلكم بسؤالهم واختلافهم على أنبيائهم ،فإذا نهيتكم عن شيء فاجتنبوه ، وإذا أمرتكم

<sup>(</sup>۱) البخاري مع الفتح ، كتاب الأنبياء ،باب حدث الغار ، ٦ / ١٣ ٥ ح ٣٤٧٦ .

<sup>(</sup>٢) سعيد بن أبي بردة بن أبي موسى الأشعري ، الكوفي ، ثقة ، ثبت ، أخرج له الجماعة ، التقريب ص ١٧٣ ، التهذيب ٨/٤ .

<sup>(</sup>٣) أبو بردة بن أبي موسى الأشعري ، قيل: اسمه عامر ، وقيل : الحارث . ثقة ، مات سنة أربع ومئة، وقيل غير ذلك ، جاوز الثمانين ، أخرج له الجماعة . التقريب ص ٥٤٨ ، التهذيب ١٨/١٢ .

<sup>(</sup>٤) البخاري مع الفتح ، كتاب الجهاد ، باب ما يكره من التنازع والاختلاف في الحرب وعقوبة من عصى إمامه ٦/ ١٦٢ ، ح رقم ٣٠٣٨ ، ومسلم ٦/ ٤١ ح رقم ١٧٣٣ .

<sup>(</sup>٥) البخاري مع الفتح ، كتاب الفتن ، باب قول النبي صلى الله عليه وســلم ، ســترون بعــدي أمــور تنكرونها ١٣/ ٥ ، رقم ٧٠٥٤ ، ومسلم ٦/ ٢٣٩ ح رقم ١٨٤٩ .

بأمر فأتوا منه ما استطعتم "(١).

٥ – عن جُندب بن عبد الله : أن رسول الله ﷺ، قال : "اقرءوا القور آن ما ائتلفت عليه قلوبكم ، فإذا اختلفتم فقوموا عنهُ" (٢) .

<sup>(</sup>۱) البخاري مع الفتح ،كتاب الاعتصام بالكتاب و السنة ، باب الاقتداء بسنن رسول الله ۱۲ (۱) رقم ۷۲۸۸ ، ومسلم ۱۰۱/ ح رقم (۱۳۳۷) .

<sup>(</sup>۲) البخاري مع الفتح ، كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة ، باب كراهية الاختلاف ۱۳ / ۳۳۳ رقم ( ۲۲۲۷) .

#### المبحث الثابي

## الأدلة الخاصة في حكم القتال في الفتنة

## المطلب الأول: الأدلة من القران الكريم

١ - قـول الله تعـالى في قصـة ابـني أدم : ﴿ فَطَوَّعَتْ لَهُ رَفْسُهُ وَتَلَ أُخِيهِ فَقَلَ أُخِيهِ فَقَلَلُهُ وَ فَأَصْبَحَ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ ﴿ ) .

٢ - قول سبحانه وتعالى: ﴿ وَمَن يَقْتُلْ مُؤْمِنًا مُتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُ ، جَهَنَمُ
 خَالِدًا فِيهَا وَغَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنهُ ، وَأَعَدَّ لَهُ ، عَذَابًا عَظِيمًا ﴿ (٢) .

ففي هذه الآيات الوعيد الشديد لمن يتعرض لإزهاق النفس المؤمنة ظلماً وعدواناً فالله سبحانه وتعالى توعده بالخسران وباللعنة والغضب وبعذاب جهنم وبئس المصير مصيره ، لأنه ارتكب جرماً عظيماً بالأقدام على قتل أخيه المسلم بغير حق ، فهل يعي حقيقة هذه الآية الذين تسيل أيديهم من دماء الأبرياء وما هو جوابهم يوم القيامة الذي فيه تشيب مفارق الولدان ، كيف تكون حالهم وقد اجتمع عليهم المقتولون ظلماً يطالبون بحقوقهم، ؟ من أين لهم أن يتخلصوا من هذه المظالم العظيمة ؟

فيجب على كل مسلم أن يتدبر ويتفكر في جميع الأدلة التي تحذر من التعدي على النفس الإنسانية بغير حق، وعلى الأمة أن تربي أبناءها على تعظيم حقوق الإنسان وأنه لا يجوز المساس بحقوق الناس إلا بدليل صحيح صريح، فالإنسان لا يجوز له الإقدام على فعل شيء في أمور الدين كبر أو صغر إلا ببينة وبرهان حتى لا يقع فيما وقع فيه غيره ممن يتعجلون بإصدار الأحكام الشرعية وهم غير مؤهلين

سورة المائدة ، الآية رقم (٣٠).

<sup>(</sup>٢) سورة النساء ، الآية رقم ( ٩٣) .

للفتوى بل الغالب عليهم الجهل بأبسط الأحكام الشرعية فكم أزهقت أرواح بسبب الحماس غير المنضبط والجهل المركب عند بعض الشباب الذي يـزعم أنـه يرفع راية الجهاد في بلاد المسلمين!

فيا شباب الإسلام اتقوا الله في عباد الله واعلموا أن الله عز وجل قد أنزل أحكاماً لكل شيء وأن الذي يعلم الأحكام الواردة في الكتاب والسنة هم العلماء الراسخون في العلم الذين تربوا على صغار العلم قبل كباره.

فالأدلة يجب أن تجمع بعضها مع بعض ليُعرف العام من الخاص والمطلق من المقيد والناسخ من المنسوخ إلي غير ذلك مما يجب على المفتي معرفته قبل أن يتصدر لإصدار الأحكام، فليس من يجيد فن الوعظ يكون مفتياً، وليس من يجيد قيادة المعارك في ساحات الجهاد يكون مفتياً، وليس من يحمل جزءاً من العلم يكون مفتياً، وليس من يحمل على ما يحدث في هذى مفتياً، وليس من يحفظ فتاوى العلماء السابقين وينزلها على ما يحدث في هذى العصر يكون مفتياً، لأن الفتوى تختلف باختلاف الزمان والمكان والأحوال (١).

فهذه الأمور يجهلها الذين لم يرسخوا في العلوم الشرعية فكيف يتصدرون للفتوى ؟ والنبي ﷺ، قال : "يتقارب الزمان ، وينقص العمل ، ويُلقى الشح ، وتظهر الفتن ويكثر الهرج قالوا : يا رسول الله ، أيما هو ؟ قال : القتلُ القتل " (٢) .

وقــال الــنبي ﷺ : "إن بين يدي الساعة أياما ينزل فيها الجهل، ويرفع فيها العلـــم ، ويكثر فيها الهرج والهرج القتل " (٣) .

الدليل الثاني : في حكم القتال في الفتنة الآيات التي تدل على النهي عن

انظر: إعلام الموقعين ٣/ ١٤.

<sup>(</sup>۲) البخاري مع الفتح ، كتاب الفتن ، باب ظهور الفتن ۱۳/۱۳ ، رقم ۷۰۲۱ ، ومسلم ۸/ ۲۲۲ ح رقم (۱۵۷) .

<sup>(</sup>۳) البخاري مع الفتح ، كتاب الفتن ، باب ظهور الفتن ۱۳/۱۳ ، ح رقم ۲۰۱۳ ، ومسلم ۸/۲۲۲ ، ح رقم (۲۱۷۲ ) .

الإفساد في الأرض بعد إصلاحها وهي كثيرة جداً:

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُۥ فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا وَيُشْهِدُ ٱللَّهَ عَلَىٰ مَا فِي قَلْبِهِ، وَهُوَ أَلَدُ ٱلْخِصَامِ ﴿ وَالْأَرْضِ وَاللَّهُ عَلَىٰ مَا فِي قَلْبِهِ، وَهُو أَلَدُ ٱلْخِصَامِ ﴿ وَالْأَلْسُلَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْفَسَادَ ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُ ٱتَّقِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكَ ٱلْحَرْثَ وَٱلنَّسْلَ أُو ٱللَّهُ لَا يَحُبُ ٱلْفَسَادَ ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُ ٱتَّقِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكَ ٱلْحَرْثَ وَٱلنَّسْلُ أُو اللَّهُ لَا يَحُبُ ٱلْفَسَادَ ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُ ٱتَّقِ اللَّهَ أَخَذَتْهُ ٱلْعِزَّةُ بِٱلْإِثْمِ أَفَحَسْبُهُ مَهَامً وَلَئِئْسَ ٱلْمِهَادُ ﴿ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

ويقول جل ثناؤه : ﴿ فَلَمَّآ أَلْقَوْاْ قَالَ مُوسَىٰ مَا حِئْتُم بِهِ ٱلسِّحْرُ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ سَيُبْطِلُهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ اللهَ لَا يُصْلِحُ عَمَلَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴿ ﴿ ۖ ) .

وقال عز و جل: ﴿ وَٱبْتَغِ فِيمَآ ءَاتَنكَ ٱللَّهُ ٱلدَّارَ ٱلْاَخِرَةَ ۗ وَلَا تَنسَ نَصِيبَكَ مِنَ ٱللَّهُ إِلَيْكَ ۗ وَلَا تَبْغِ ٱلْفَسَادَ فِي نَصِيبَكَ مِنَ ٱللَّهُ إِلَيْكَ ۗ وَلَا تَبْغِ ٱلْفَسَادَ فِي آلْأَرْضِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴿ (٣).

إلى غير ذلك من الآيات الدالة على تحريم الإفساد في الأرض وإنه من كبائر الذنوب، ومن أعظم الإفساد في الأرض قتل الأنفس البريئة وإشاعة الخوف في قلوب المسلمين، فعلى كل من يحمل السلاح على إخوانه أن يعي حقيقة التحذير في الإفساد حتى لا يكون واحداً من المفسدين، وهو يظن أنه من المصلحين.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ، الآية رقم ( ٢٠٥و ٢٠٦) .

<sup>(</sup>٢) سورة يونس ، الآية (٨١) .

<sup>(</sup>٣) سورة القصص ، الآية ( ٧٧) .

### المطلب الثابي

## الأدلة من السنة على تحريم القتال في الفتنة

١ – عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله ﷺ قال : "من حمل علينا السلاح فليس منا "(١) .

٢ - عن عبد الله بن مسعود -رضي الله عنه - قال النبي ﷺ: "سباب المسلم فسوق و قتاله كفر" (٢).

٣ - عن ابن عمر رضي الله عنهما ، أنه سمع النبي ﷺ، يقول : "لا ترجعون بعدي كفاراً يضرب بعضكم رقاب بعض "(٣)".

٤ - عن أبي بكرة (٤) رضي الله عنه ، قال : قال رسول الله ﷺ: "إذا تواجه المسلمان بسيفيهما فكلاهما من أهل النار قيل : فهذا القاتل فما بال المقتول ؟ قال : إنه أراد قتل صاحبه "(٥) .

وعن ابن عباس رضي الله عنهما ، أن النبي ﷺ قال : "أبغض الناس إلى الله ثلاثة : ملحد في حرم ، ومبتغ في الإسلام سنة الجاهلية ، ومطلب دم أمري بغير حق ليهريق

<sup>(</sup>۱) البخاري مع الفتح ، كتاب الفتن ، باب قول النبي ﷺ: 'من حمل علينا السلاح فليس منا '۱۳/ ۲۳ ، ح رقم (۹۸) .

<sup>(</sup>٢) البخاري مع الفتح ، كتاب الفتن ، باب قول النبي ﷺ: لا ترجعوا بعـدي كفـاراً ... ١٣/ ٢٦ ، حرقم(٧٠٧٦) ، ومسلم ٥٣/١ حرقم (٦٤) .

<sup>(</sup>٣) البخاري مع الفتح ، كتاب الفتن ، باب قول النبي ﷺ: لا ترجعوا بعدي كفاراً ... \* ٢٦/١٣ ، ح رقم ( ٧٠٧٧) ، ومسلم ١/ ٥٦ ح رقم ( ٦٦) .

 <sup>(</sup>٤) أبو بكرة: نفيع بن الحارث، ويقال: بن مسروح مشهور بكنيته، من فضلاء الصحابة، مات سنة إحدى أو اثنتين وخمسين. الإصابة ٣/ ٢٥٢، السير ٣/٥.

<sup>(</sup>٥) البخاري مع الفتح ، كتاب الفتن ، باب : إذا التقى المسلمان بسيفيهما ١٣ / ٣١ ، ح رقم ( ٧٠٨٣) .

دمه " (۱)

7 - وعن عبادة بن الصامت (٢) - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله عنه نافر من قتل مؤمنا فاغتبط بقتله لم يقبل الله منه صرفاً ولا عدلاً " (٣) وسأل يحيى بن يحيى الغساني (٤) عن قوله: أغتبط بقتله ؟ قال: الذين يقاتلون في الفتنة فيقتل أحدهم فيرى أنه على هدى فلا يستغفر الله تعالى - يعني من ذلك - (٥).

<sup>(</sup>۱) البخاري مع الفتح ، كتاب الديات ، باب من طلب دم أمري بغير حق ۲۱/ ۲۱۰ ح رقم (۱۸۸۲) .

 <sup>(</sup>۲) عبادة بن الصامت بن قيس الأنصاري الخزرجي ، شهد بـدراً وشـهد المشـاهد بعـدها ، وهـو مـن
 النقباء الذين بايعوا النبي صلى الله عليه وسلم ليلة العقبة ، مـات بالرملـة سـنة أربـع و ثلاثـين .
 الإصابة ۲/ ۲۷ .

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود ، كتاب الفتن و الملاحم ، باب تعظيم قتل المؤمن ، ص (٩٩٥) ، ح رقم (٤٢٧٠) . وأخرجه أبو عمرو الداني في الفتن وغوائلها ١/ ٣٢٥ . قال الألباني في صحيح الترغيب والترهيب : (صحيح ) ٢/ ٦٣٣ .

<sup>(</sup>٤) يحيى بن يحيى بن قيس بن حارثة الغساني أبو عثمان الشامي ، ثقة ، مات سنة مئة و ثـلاث و ثلاثين على الصحيح ، أخرج له أبو داود . التقريب ص( ٥٢٨) .

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود ، ص ( ٦٠٠) ح رقم ( ٤٢٧١) .

#### المطلب الثالث

## مواقف الصحابة والسلف الصالح من القتال في الفتنة

#### تهيد:

إن الأصل الثابت في دين الإسلامي ترك القتال في الفتنة كما ثبت عن النبي ، صلى الله عليه وسلم ، من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال ، قال : رسول الله عليه الصلاة والسلام : "ستكون فتن القاعد فيها خير من القائم و القائم فيها خير من الماشي والماشي فيها خير الساعي ، من تشرف لها تستشرفه ، فمن وجد منها ملجأ أو معاذاً فليعذ به "(۱).

ففي هذا الحديث "التحذير من الفتنة والحث على اجتناب الدخول فيها وأن شرها يكون بحسب التعلق بها ، والمراد بالفتنة ما ينشأ عن الاختلاف في طلب الملك حيث لا يعلم المحق من المبطل "(٢) .

فمن هذا المنطلق اعتزل أكثر الصحابة وضي الله عنهم و السلف الصالح وجمهم الله الخوض في قتال الفتنة مستمسكين بالأدلة الدالة على اجتناب الفتنة . أما من شارك منهم وهم قليلون جداً ، فشاركوا عن اجتهاد منهم وضي الله عن الجميع - مع الإشارة إلى أن الذين أشعلوا الفتنة في زمن الصحابة - رضي الله عنهم هم القراء من غير الصحابة المتحمسون لنصر الدين، لكنهم غير متفقهين في الشريعة ، فكان هؤلاء هم أصل هذه الفتنة أو من أسبابها ، قال ابن حجر في الفتح : "أن بعض أهل العراق أنكروا سيرة بعض أقارب عثمان حرضي الله عنه فطعنوا على عثمان وضي الله عنه بذلك ، وكان يقال لهم :

<sup>(</sup>۱) البخاري مع الفتح ، كتاب الفتن ، باب تكون فتنــة القاعــد فيهــا خــير مــن القــائم ۱۳ / ۲۹ ، ح رقــم ( ۷۰۸۱) ، و مسلم ۸/۹ ح رقم ( ۲۸۸۲) .

<sup>(</sup>٢) فتح الباري ١٣/ ٣١.

القراء لشدة اجتهادهم في التلاوة والعبادة ، إلا أنهم كانوا يتأولون القرآن على غير المراد منه ويستبدون برأيهم ، ويتنطعون في الزهد، والخشوع وغير ذلك "(١).

"ومن الملاحظ أن مفهوم القراء في البداية كان يعني من يقرأ القرآن ويحفظه، وينقه معانيه ، ويتدبر آياته ، ويتأدب بأخلاقه ... لكن ما لبث أن انحرف مفه وم (القراء أو القراءة - ) عن مدلوله الأصلي ، فأخذ يكتسي طابعاً يسوده عدم الفقه والأخذ بظواهر النصوص ، والتصلب في الرأي ، والغلو والتشدد في الدين ، حتى إننا لا نستغرب عندما نجد في مصادرنا التاريخية والحديثية المبكرة أن المقصود بالقراء هم الذين ساهموا في تأليب الناس في الكوفة على الخليفة عثمان رضي الله عنه - واشتركوا في معركة صفين فرفضوا التحكيم ، وصاروا خوارج فيما بعد، يعيثون في الأرض فساداً، يقتلون وينهبون أموال المسلمين مستحلين لها بزعم أن من خالفهم ليس بمسلم "(٢).

وبعد هذا التمهيد نذكر:

# أولا: الأدلة من موقف الصحابة رضي الله عنهم من القتال في الفتنة :

١ – وعن علي بن أبي طالب رضي الله عنه قال : "من أدرك ذلك الزمان فلا يطعن برمح ولا يضرب بسيف ولا يرم بحجر واصبروا فإن العاقبة للمتقين (٣).

٢ - عن محمد بن سيرين قال: "هاجت الفتنة وأصحاب رسول الله ﷺ عشرات الألوف فلم يحضرها منهم مائة بل لم يبلغوا ثلاثين "(٤).

<sup>(</sup>١) فتح الباري ١٢ / ٢٨٣ .

<sup>(</sup>٢) محمد أمحزون ، تحقيق موقف الصحابة في الفتنة من روايـات الإمـام الطـبري والحـدثين ، ط/ الثالثة، السعودية ، الرياض ، دار طيبة ومكتبة الكوثر ١٤٢٠هـ ، ١٩٣/٢ .

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف ١٥/ ٥٥ ، ح رقم ( ١٩٠٩٧ ) .

<sup>(</sup>٤) سبق تخريجه.

عن الشعبي ، قال : "بالله الذي لا إله إلا هو ما نهض في تلك الفتنة إلا
 ستة بدريين ما لهم سابع أو سبعة ما لهم ثامن " (١) .

٤ - عن بكير بن الأشج أنه قال: أما إن رجالاً من هل بدر لزموا بيوتهم بعد قتل عثمان فلم يخرجوا إلا إلى في قبورهم "(٢).

٥ - عن عامر بن سعد (٣) قال: "كان سعد بن أبي وقاص في إبله ، فجاء أبنه عُمر (٤) فلما رآه سعد قال :أعود بالله من شر هذا الراكب ، فنزل فقال له : أنزلت في إبلك وغنمك ، وتركت الناس يتنازعون الملك بينهم ، فضرب سعد في صدره فقال : اسكت ، سمعت رسول الله ، علي يقول : إن الله يُحب العبد التقي الخفي الخفي الخفي الخفي .

٦ - وفي البخاري: "لما أرسل علي رضي الله عنه إلى أسامة يسأله عن سبب تخلفه أي عن القتال معه ؟ - قال له: لو كنت في شدق الأسد لأحببت أن أكون معك فيه ، ولكن هذا أمر لم أره " (١) .

٧ - عن الحسن - رحمه الله - قال: "خرجتُ بسلاحي ليالي الفتنة، فاستقبلني أبو بكرة فقال: أين تريدُ؟ قلتُ: أريد نُصرة ابن عم رسول الله ﷺ، قال: قال رسول الله ﷺ: إذا تواجه المسلمان بسيفيهما فكلاهما من أهل النار. قيل:

<sup>(</sup>١) سبق تخریجه .

<sup>(</sup>۲) سبق تخریجه .

 <sup>(</sup>٣) عامر بن سعد بن أبي وقاص الزهري المدني ، ثقة ، مات سنة أربع ومئة ، وأخرج له الجماعة .
 التقريب ص ٢٣٠ .

<sup>(</sup>٤) عمر بن سعد بن أبي وقاص المدني ، نزيل الكوفة ، صدوق ، ولكن مقته الناس لكونه كان أميرا على الجيش الذين قتلوا الحسين بن علي ، قتله المختار سنة خمس وستين أو بعدها . أخرج لله مسلم التقريب ص ٣٥١ .

<sup>(</sup>٥) صحيح مسلم بشرح النووي ، كتاب الزهد والرقائق ٩/ ١٠٠ ، ح ٢٩٦٥ .

<sup>(</sup>٦) البخاري مع الفتح ٦١/١٣.

فهذا القاتل ، فما بالُ المقتول ؟ قال : إنه أراد قتل صاحبه " (١) .

V = 0 وعن أبي الأسود  $\binom{Y}{1}$  قال : "قُطع على أهل المدينة بعث (أي : لقتال أهل الشام ) فاكتتبت فيه ، فلقيتُ عكرمة  $\binom{Y}{1}$  فأخبرته ، فنهاني أشد النهي  $\binom{Y}{1}$  .

 $\Lambda$  – وعن يزيد بن أبي عُبيد (٥) قال : " لما قُتل عثمان بن عفان رضي الله عنه خرج سلمة بن الأكوع (٦) إلى الربذة (٧) ، وتزوج هناك امرأة ، وولدت له أولاداً ، فلم يزل بها حتى قبل أن يموت بليال ، نزل المدينة (٨) .

٩ - وعن حذيفة رضي الله عنه قال: "إياك و الفتن لا يشخص لها أحد فوالله ما شخص منها أحد إلا نسفته كما ينسف السيل الدمن (٩) أنها مشبهة مقبلة

<sup>(</sup>۱) البخاري مع الفتح ، كتاب الفتن ، باب إذا التقى المسلمان بسيفيهما ۱۳ / ۳۱ ، ح (۷۰۸۳) ، ومسلم ۹/ ۱۰ ح رقم ( ۲۸۸۸ ) .

<sup>(</sup>٢) أبو الأسود : محمد بن عبد الرحمن بن نوفل الأسدي المدني ، يتيم عروة ، ثقة ، مـات سـنة مئة وبضع وثلاثين ، أخرج له الجماعة . التقريب ص ( ٤٢٧) ، السير ٦ / ١٥٠ .

<sup>(</sup>٣) عكرمة أبي عبد الله ، مولى ابن عباس ، أصله بربىري ، ثقة ثبت عالم بالتفسير ، ولا تثبت عنه بدعة، مات سنة أربع ومئة، وقيل بعد ذلك ، أخرج له الجماعة . التقريب ص (٣٣٦) ، السير ٥/١٢.

<sup>(</sup>٤) البخاري مع الفتح ، كتـاب الفـتن ، بـاب مـن كـره أن يكثـر سـواد الفـتن والظلـم ١٣/ ٣٧ ، ح (٧٠٨٥) .

<sup>(</sup>٥) يزيد بن أبي عبيد الأسلمي ، مولى سلمة بن الأكوع ، ثقة ، مات سنة سبع وأربعين و مئة . أخرج له الجماعة التقريب ص (٥٣٣) ، السير ٢٠٦/٦ .

<sup>(</sup>٦) سلمة بن عمرو الأكوع : بايع النبي صلى الله عليه وسلم ، وشهد الحديبية ونزل المدينة ثـم تحـول إلى الربذة بعد مقتل عثمان ، توفي سنة أربع وسبعين . الإصابة ٢٩/١١٨.

<sup>(</sup>٧) الربذة : من قرى المدينة على ثلاثة أيام قريبة من ذات عرق على طريق الحجاز إذا رحلت من فيد تريد مكة . معجم البلدان ٣/٧٣ .

<sup>(</sup>٨) البخاري مع الفتح ، كتاب الفتن ، باب التعرب في الفتنة ٢٠/١٣ ، ح(٧٠٨٧).

<sup>(</sup>٩) الدمن جمع دمنة : وهي ما تدمنه الإبل والغنم بأبوالها وأبعارها ، النهاية في غريب الحديث ( مادة دمن ) .

حتى يقول الجاهل هذه تشبه مقبلة وتبين مدبرة فإذا رأيتموها فاجثموا في بيوتكم و كسروا سيوفكم و قطعوا أوتادكم " (١) .

١٠ - وعن ابن عمر رضي الله عنهما أنه قال لرجل يسأله عن القتال مع الحجاج أو مع ابن الزبير فقال له ابن عمر: "مع أي الفريقين قاتلت فقتلت ففي لظى "(٢)".

۱۱ – قال أبو مسعود الأنصاري (۳) رضي الله عنه: أصبح أمرائي يخيروني أن أقيم على ما أرغم أنفي وقبح وجهي ، أو أخذ سيفي فأقاتل فأقتل فأدخل النار، فاخترت أن أقيم على ما أرغم أنفي و قبح وجهي ، ولا أخذ سيفي فأقاتل فأقتل فأدخل النار "(١).

قال ابن تيمية رحمه الله: "والـذي عليـه أكـابر الصـحابة و التـابعين أن قتـال الجمل وصفين لم يكن من القتال المأمور به ، وأن تركه أفضل من الدخول فيه ، بل عدّوه قتال فتنة ، وعلى هذا جمهور أهل الحديث، وجمهور أئمة الفقهاء" (٥٠) .

### ثانيا : موقف السلف بعد الصحابة من القتال في الفتنة :

١ - الإمام احمد رحمه الله (٦٠): (كان يأمر بكف الدماء وينكر الخروج إنكارا

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم ٤/ ٤٤٨ ، وقال: هذا صحيح الإسناد ولم يخرجاه وقال الذهبي : (صحيح).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه الحاكم ٤ / ٤٧١ ، وقال : هذا حديثاً صحيح على شرط الشيخين - ولم يخرجـاه ووافقـه
 الذهبي .

 <sup>(</sup>٣) أبو مسعود الأنصاري عقبة بن عمرو بن ثعلبة الخزرجي مشهور بكنيته اتفقوا على أنه شهد
 العقبة واختلفوا على شهوده بدراً ، مات بعد الأربعين ، أخرج له الجماعة . الإصابة ٢/ ٢٢٥ .

<sup>(</sup>٤) أخرجه نعيم بن حماد في الفتن ص ( ٩٧ ) .

<sup>(</sup>٥) منهاج السنة ٨ / ٥٢٢ .

<sup>(</sup>٦) الأمام أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال الذهلي الشيباني ، ثم البغدادي ، أحد الأئمة الأعلام ، ولد سنة أربع وستين ومئة ، طلب العلم وهو ابن خمسة عشرة سنة ، و عدد شيوخه في المسند مائتان وثمانون ونيف ، تعرض لمحنة خلق القران فصبر حتى كشف الله المحنة ، توفي سنة مائتان وواحد وأربعون . السير ١١/٧٧١ – ٣٥٨ .

شديدا) وسأل في أمر كان حدث ببغداد وهم قوم بالخروج ... فأنكر ذلك عليهم وجعل يقول سبحان الله الدماء الدماء لا أرى ذلك ولا آمر به ، الصبر على ما نحن فيه خير من الفتنة ، يسفك فيها الدماء ويستباح فيها الأموال وينتهك فيها الحارم ، أما علمت ما كان الناس فيه (يعني أيام الفتنة) ؟ قلت : الحارث (۱) - والناس اليوم أليس هم في فتنة يا أبا عبد الله ؟ قال : وأن كان ، فإنما هي فتنة خاصة فإذا وقع السيف عمت الفتنة . وانقطع السبل ، الصبر على هذا ويسلم لك دينك ، خير لك ، ورأيته ينكر الخروج على الأئمة ، وقال: الدماء لا أرى ذلك ولا آمر به) (۲).

وقال أيضاً: ( وأما الفتنة فلا تمس السلاح ولا تدفع عن نفسك بسلاح ولا شيء ولكن ادخل بيتك ) (٣) .

٢ - ونقل أبو القاسم هبة الله اللالكائي (٤) عن جمع من علماء الأمصار ،
 أنهم قالوا : "ولا نرى الخروج على الأئمة ولا القتال في الفتنة، ونسمع ونطيع لمن
 ولاه الله ، عز و جل ، أمرنا ، ولا ننزع يـداً مـن طاعـة ، ونتبـع السـنة والجماعـة ،

<sup>(</sup>۱) أحمد بن محمد أبو الحارث الصائغ : كان أبو عبد الله يأنس به وكان يقدمه ويكرمه وكان عنده عنده عمد أبو عن أبى عبد الله مسائل كثيرة ، طبقات الحنابلة ١/ ٧٤ .

<sup>(</sup>۲) أبو بكر الخلال أحمد بن محمد ، كتـاب السـنة ، ط / الثانيـة ، السـعودية ، الريـاض ، دار الرايـة ، ١٣١/٥ هــ ، تحقيق : عطية بن عتيق الزهراني ، وقال عن الروايتين : إسنادهما صحيح ، ١٣١/١ – ١٣٢ .

<sup>(</sup>٣) أبو بكر الخلال أحمد بن محمـد ، كتـاب السـنة ، ط / الثانيـة ، السـعودية ، الريـاض ، دار الرايـة ١٤١٥هـ ، تحقيق : عطية بن عتيق الزهراني ، وقال عن الروايتين : إسنادهما صحيح ، ١٣١/١ – ١٣٢ .

<sup>(</sup>٤) الإمام الحافظ المجود المفتى أبو القاسم هبة الله بـن الحسـن بـن منصـور الطـبري الـرازي الشـافعي اللالكائي، صنف كتابًا في السنة وعاجلته المنية ، خرج إلى الدينور فأدركه أجله بها في شهر رمضان سنة ثمان عشرة وأربع مئة . السير ١٧/ ٤١٩ .

ونجتنب الشذوذ والخلاف والفرقة" (١).

وقال ابن تيمية: "ولهذا نهى النبي على عن القتال في الفتنة ، وكان ذلك من أصول السنة ، وهذا مذهب أهل السنة والحديث ، وأئمة أهل المدينة من فقهائهم وغيرهم "(٢).

<sup>(</sup>۱) أبو القاسم هبة الله بن الحسن اللالكائي : شرح أصول اعتقاد أهـل السـنة و الجماعـة ، ت أحمـد سعد حمدان ، ط السعودية-الرياض ، دار طيبة ١/ ١٧٧.

<sup>(</sup>٢) الاستقامة ١/ ٣٢.

#### المبحث الثالث

### واجب المسلم عند وقوع قتال الفتنة

### المطلب الأول: الاعتزال والمروب من الفتنة

الشريعة أمرت الإنسان باعتزال الفتنة والهروب منها حتى يسلم من آثارها وشرورها ، فخذ الأدلة التي لا تقبل الجدل والمراء بل هي واضحة وضوح الشمس في رابعة النهار ، فاستمسك بها ، وعض عليها بالنواجذ ، ولا تلتفت إلي أهل الأهواء والفتن ، أصحاب الطرق المعوجة ، فعليك بطريق النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه ومن تبعهم من سلف هذه الآمة ، طريقاً مستقيماً ، عليه من أنوار الشريعة والهداية وكثرة السالكين من أهل الاستقامة ، مما يجعله واضحاً لكل ذي بصيرة وهذه بداية الطريق فخذ به بعزيمة وقوة .

الله صلى الله عليه عليه عنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "ستكون فتن القاعد فيها خير من القائم ، والقائم خير من الماشي ، والماشي فيها خير من الساعي ، من تشرف لها تستشرفه ، فمن وجد ملجاً أو معاذا ً فليعذ به "(١) .

٢ - عن أبي بكرة رضي الله عنه قال: قال رسول ﷺ: إنها ستكون فتن ألا ثم تكون فتنة القاعد فيها خير من الماشي فيها والماشي فيها خير من الساعي إليها ألا فإذا نزلت أو وقعت فمن كان له إبل فليلحق بإبله ، ومن كانت له غنم فليلحق بغنمه ، ومن كانت له أرض فليلحق بأرضه ، قال : فقال رجل: يا رسول الله أرأيت من لم يكن له إبل ولا غنم ولا أرض ، قال : يعمد إلى سيفه فيدُق على حده بحجر ، ثم لينج إن استطاع النجاء ، اللهم هل بلغت ، اللهم هل بلغت ،

 <sup>(</sup>۱) صحیح البخاري مع الفتح ، کتاب الفتن ، باب تکون فتنة القاعد فیها خیر من القائم ۱۳/ ۲۹
 ح رقم (۷۰۸۱) ، ومسلم ۸/۹ ح رقم (۲۸۸۲) .

اللهم هل بلغت ، قال : فقال رجل : يا رسول الله أرأيت إن أكرهت حتى يُنطلق بي إلى أحد الصفين أو إحدى الفئتين فضربني رجل بسيفه أو يجئ سهم فيقتلني قال: يبوء بإثمه و إثمك ويكون من أصحاب النار" (١).

" - وعن أبى سعيد الخُدري رضي الله عنه أنه قبال: قبال رسبول الله ﷺ: " يُوشكُ أن يكون خير مال المسلم غنم يتبع بها شعف الجبال ، ومواقع القطر ، يفر بدينه من الفتن "(۲) .

٤ - وعن أبي مُوسى رضي الله عنه ،عن النبي ﷺ ، أنه قال في الفتنة : "كسروا فيها قسيكم ، وقطعوا فيها أوتاركم ، وألزموا فيها أجواف بيوتكم ، وكونوا كابن آدم "(٣).

وبعد ذكر هذه الأدلة على وجوب الفرار من الفتنة وأهلها وأن ذلك يدل على قوة الإيمان فكل ما قوي الإيمان عند العبد بعد عن مواطن الفتن ، أما إذا ضعف الإيمان عنده فإنه يقرب من الفتنة أو يشارك فيها، والعياذ بالله من الفتن وأهلها .

وأخيراً: "لسنا نريد بهذه العزلة التي نختارها مفارقة الناس في الجماعات والجمعات ، وترك حقوقهم في العبادات، و إفشاء السلام ورد التحيات ، وما

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم بشرح النووي ، كتاب الفتن وأشراط الساعة ، باب نزول الفتن كمواقع القطر ٩/٩ ح رقم ( ٢٨٨٧) .

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري مع الفتح ، كتاب الإيمان ، باب من الدين الفرار من الفين ١/ ٦٩ ح رقم (١٩).

<sup>(</sup>٣) سنن الترمذي ، كتاب الفتن ، باب ما جاء في اتخاذ سيف من خشب في الفتنة ، ص (٤ ٩٤) ح رقم (٢٢٠٤) قال أبو عيسى : (هذا حديث حسن غريب ) وأخرجه أبو داود ، ص (٦٤٢) ح رقم ( ٢٥٩١) وابن ماجة ص (٥٧٠) ح رقم ( ٣٩٦١) ، وأحمد ج (٤) ص ( ٤٠٨) والحاكم ٤٤٠ وقال : (صحيح ) ، وابن حبان في صحيحه ١٣/ ٢٩٧ ، وقال الألباني : (صحيح ) ، صحيح سنن الترمذي ٢/ ٢٤١ ح رقم ( ١٧٩٥) .

جرى مجراها من وظائف الحقوق الواجبة لهم ، وصنائع السُنن والعادات المستحسنة فيما بينهم ، فإنها مستثناة بشرائطها ، جارية على سُبُلها مالم يحُل دونها حائل شُغل، ولا يمنع عنها مانع عُذر ، إنما نريد بالعزلة ترك فُضول الصحبة ، ونبذ الزيادة منها، وحط العلاوة التي لا حاجة بك إليها "(۱).

أخي المسلم الفتنة نار وقودها الإنسان فإن اعتزلها وهرب منها خمدت نارها، وإن قرب منها زاد لهيبها ، فيجب على كل مسلم أن يجتنب الفتنة ومثيريها ، مهما كانوا ، لأن الشريعة أمرت بذلك ، فيجب الامتثال ، وتحرم المخالفة ، والأدلة في ذلك صحيحة صريحة ، فخذ بها ولا تتردد ، فهي من عند من لا ينطق عن الهوى الناصح للأمة المشفق عليها من أن يصيبها ما يكون سبباً في هزيمتها وضعفها ، ولا تقع فتنة إلا من ترك ما أمر الله به، فإنه سبحانه أمر بالحق وأمر بالصبر ، فالفتنة إما من ترك الحق ، و إما من ترك الصبر ، فالمظلوم المحق الذي لا يقصر في علمه يُؤمر بالصبر ، فإذا لم يصبر فقد ترك المأمور (٢) .

قال ابن تيمية رحمه الله: "قتال الفتنة مثل قتال الجاهلية لا تنضبط مقاصد أهله واعتقاداتهم "(٣).

<sup>(</sup>١) العزلة، ص (١١).

<sup>(</sup>٢) الاستقامة ١/ ٣٩.

<sup>(</sup>٣) منهاج السنة ٤/ ٤٦٨ .

## المطلب الثابي

## تخذيل الناس ومنعهم من القتال في الفتنة

إذا كان يحرم على الإنسان المشاركة في قتال الفتنة فإنه يجب عليه مقابل ذلك القيام بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر كما قال الله عز و جل: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ ۗ وَلَوْ أَخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱللَّمِ تُمَانَ خَيْرًا لَّهُم ۚ مِنْهُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَأَكُنَّهُمُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُونَ وَأَكُنَّهُمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وقال النبي ﷺ في حديث أبي سعيد: "من رأى منكم منكراً فليغيره بيده فإن لم يستطع فبلسانه فإن لم يستطع فبقلبه وذلك أضعف الإيمان "(٢).

فمن هذا المنطلق فإن من أعظم الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر تخذيل الناس و منعهم من المشاركة في أي قتال يحصل بين الأخوة المسلمين ، لأن في ذلك نشراً للإصلاح وإخماداً والإفساد في الأرض كما قال الله سبحانه وتعالى : ﴿ وَلَا تُفْسِدُواْ فِى ٱلْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَحِهَا وَٱدْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا ۚ إِنَّ رَحْمَتَ ٱللهِ قَرِيبٌ مِّنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ وَلَا تُمْدَسِنِينَ ﴾ (٣) .

فالله عز وجل في هذه الآية يخبر أن عمل المعاصي أياً كان نوعها إفساد في الأرض بعد أن كانت صالحة بعمل الطاعات ففيها تحذير من المشاركة في الإفساد، وترغيب في المشاركة في الإصلاح ومن الإصلاح في الأرض منع الناس عما يشير الأحقاد والضغائن ، التي تجر الناس إلى الفتنة جراً .

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران ، الآية رقم (١١٠).

 <sup>(</sup>۲) مسلم بشرح النووي ، كتاب الإيمان ، باب بيان كون النهي عن المنكر من الإيمان ٢١/١
 ح رقم ( ٧٨) .

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف ، الآية رقم (٥٦).

# والأدلة في هذا الباب كثيرة منها:

قول الله جل و عـلا : ﴿ ... وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِّ وَٱلتَّقْوَىٰ ۖ وَلَا تَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِّ وَٱلتَّقُوىٰ ۖ وَلَا تَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِّ وَٱلْعُدُوٰنِ ۚ وَٱلَّقُواْ ٱللَّهَ ۖ إِنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴿ ﴾ (١) .

فهذه الآية آمرة بجميع أبواب الإصلاح محذرة من جميع أبواب الإفساد ، فلو أن الأمة فهمت حقيقة هذه الآية لتخلصت من كُل مشاكلها الدينية والدنيوية لأن الله عز و جل أمرنا أن يعين بعضنا بعضا على البر، وهو: أسم جامع لكل ما يجبه الله ويرضاه ، من الأعمال الظاهرة والباطنة ، من حقوق الله ، وحقوق الآدميين ، والتقوى في هذا الموضع : اسم جامع ، لترك كل ما يكرهه الله ورسوله من الأعمال الظاهرة والباطنة .

وكل خصلة من خصال الخير المأمور بفعلها ، أو خصلة من خصال الشر المأمور بتركها ، فإن العبد مأمور بفعلها بنفسه ، وبمعاونة غيره عليها من إخوانه المؤمنين، بكل قول يبعث عليها، وينشط لها، وبكل فعل كذلك ﴿ ولاتعاونوا على الإثم ﴾ وهو التجرؤ على المعاصي ، التي يأثم صاحبها ويجرح ﴿ والعدوان ﴾ هو : التعدي على الخلق ، في دمائهم ، وأموا لهم ، وأعراضهم ، فكل معصية وظلم ، يجب على العبد ، كف نفسه عنه ، ثم إعانة غيره على تركه .

﴿ وَآتَقُواْ آللَهَ ۖ إِنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴾ على من عصاه ، وتجرأ على محارمه ، فاحذروا الحجارم ، لئلا يحل بكم عقابه العاجل والآجل "(٢) .

ا - وعن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: "أنصر أخاك ظالماً أو مظلوماً أفرأيت إذا كان ظالماً

<sup>(</sup>١) سورة المائدة ، الآية رقم ( ٢) .

<sup>(</sup>٢) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان ، للسعدي ، ص ( ١٨٢) .

ً كيف أنصره ؟ قال : تحجزه أو تمنعه من الظلم ، فإن ذلك نصره "(١) .

٢ - عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: لما مر النبي على بالحجر (٢) قال: لا تدخلوا مساكن الذين ظلموا أنفسهم أن يصيبكم ما أصابهم إلا أن تكونوا باكين ثم قنع رأسه وأسرع السير حتى أجاز الوادي "(٣).

إذا كانت الشريعة نهتنا عن دخول مساكن الظالمين بعد هلاكهم حذراً من أن يصيبنا ما أصابهم فإنه من باب أولى النهى عن مخالطة الأحياء الظالمين المعتدين على الناس ، بالقتل والتعذيب ، خشية أن يصيبهم الله بعقاب منه بسبب ظلمهم واعتدائهم على دماء الناس ، وهذا فيه دلالة على وجوب منع الناس وتخذيلهم من مشاركة الظالمين بأي وجه من المشاركة .

٣ – وعن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما عن النبي ﷺ قال: " المسلم
 من سلم المسلمون من ويده ، والمهاجر من هجر ما لهى الله عنه "(٤)".

في هذا الحديث يبين النبي على أن المسلم الممدوح هو من كان هذا (٥) صفته، وليس ذلك على معنى أن من لم يسلم الناس من لسانه ويده ممن قد دخل في عقد الإسلام فليس بمسلم ... ولكن من أفضل المسلمين ، من جمع إلى أداء حقوق الله

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري مع الفتح ، كتاب الإكراه ، باب يمين الرجل لصاحبه انه أخوه إذا خاف عليه القتل أو نحوه .... ۱۲/ ۳۲۳ ح رقم (۱۹۵۱) .

<sup>(</sup>۲) الحجر : بالكسر ثم السكون اسم ديار ثمود ، بوادي القرى بين المدينة والشام .انظر : معجم البلدان ، ياقوت الحموي ، ط . الأولى ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان ، ١٤١٠ هـ ( ٢/ ٢٥٥) .

<sup>(</sup>٣) البخاري مع الفتح ، كتـاب المغازي ، بـاب نزول النبي ﷺ الحـجر ٨ / ١٢٥ ح رقم ( ٤٤١٩) ، ومسلم ٩/ ١١١ ح رقم ( ٢٩٨٠ ) .

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري مع الفتح ، كتاب الإيمان ، باب المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده ، ١/ ٥٣ ح رقم- (١٠) ، ومسلم ١ / ١٠ ح رقم (٤٠) .

<sup>(</sup>٥) هكذا في الأصل

فيما أوجبه عليه من الفرائض أداء حقوق المسلمين والكف عن أعراضهم وكذلك المهاجر الممدوح ، هو الذي جمع إلى هجران وطنه هجر ما حرمه الله عليه "(١).

ومن منع نفسه ومنع غيره من ارتكاب ما نهى الله عنه من المعاصي ، ومن أكبر المعاصي ، قتل النفس بغير حق ، أو إعانة الآخرين بكلمة تحريضية ، أو إشارة يدوية ، أو غير ذلك مما يكون فيه إعانة ظاهرة أو خافية ، على إزهاق الأرواح البريئة ، فكل ذلك داخل في معنى هذا الحديث .

٤ - عن حذيفة رضي الله عنه قال: "إن للفتنة وقفات و بعثات فإن استطعت أن تموت في وقفاتها فافعل"، وسأل حذيفة رضي الله عنه عن وقفاتها ؟
 قال: إذا غمد السيف، والبعثات إذا سل السيف (٢).

٥ - وعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: "إنها ستكون هنأت وأمور مشابهات ، فعليك بالتؤدة فتكون تابعاً في الخير خيراً من أن تكون رأساً في الشر" (٣).

<sup>(</sup>١) أعلام الحديث في شرح صحيح البخاري ١ / ٢٠٤٢ ٠

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف ١٥ / ١٠ ، والحاكم ٤ / ٥٠١ ، وقال هذا حديث صحيح على
 شرط الشيخين ولم يخرجاه ، ووافقه الذهبي ٠

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف ١٥/ ٣٤ .

#### المطلب الثالث

## الاشتغال بعبادة الله عند وقوع الفتن

الناس غالباً عند كثرة الفتن خصوصاً فتنة القتل ، يكثر خوضهم بالقيل والقال ، والحكم على الآخرين بأن هذا نخطئ وهذا مصيب مع قلة العلم الشرعي ومع كثرة الغثاء في هذا العصر من وسائل الإعلام ، المسموعة والمرئية ، والمقروءة ، والشبكة العالمية ، والاتصالات بجميع أنواعها، ففي خضم هذا الكم الهائل من المعلومات ، الصادق منها والكاذب في الأعم الأغلب ، ينشغل الناس بها ويغفلون عن الإكثار من العبادات المقربة إلى الله عز و جل ، الدافعة بإذن الله جل وعلا ، لكثير من الفتن ففي الأعمال الصالحة يدفع الله البلاء عن أمة الإسلام ، ولهذا أمر العبد بالإكثار من الطاعات المقربة إلى المولى سبحانه وتعالى فمن الأدلة على ذلك :

ا – حديث معقل بـن يســـار رضي الله عنه (١) عن النبي ﷺ قـــال : "العبـــادة في الفتنة كهجرة إليّ " (٣) .

ففي هذا الحديث ترغيب على المبادرة والإكثار من الأعمال الصالحات لأن ذلك هو أفضل ما ينشغل به المسلم عند وقوع الفتن ، حيث أن الناس غالبا ً يلهون بالفتن وبما لا ينفعهم ، أما الذي يعرف قيمة وقته فإنه يملا فراغه بالعبادة والعمل

 <sup>(</sup>۱) معقل بن يسار بن عبد الله المزني، أسلم قبل الحديبية وشهد بيعة الرضوان ، مات في آخر خلافة
 معاوية وقيل عاش إلى إمرة يزيد ، الإصابة ٣ / ١٢٦ .

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم بشرح النووي ، كتاب الفتن وأشراط الساعة ، باب فضل العبادة في الهرج ، صحيح مسلم بشرح (٩) ح رقم ( ٢٩٤٨) .

<sup>(</sup>٣) سليمان بن أحمد الطبراني ، ت حمدي عبد الجيد ، ط بدون، المعجم الكبير ٢٠ /٢١٣ ح رقم ( ٢٩٢) ، وأخرجه في المعجم الصغير ص ( ٣٥٣) ح رقم ( ٩١٥) ، وابن عدي في الكامل ٦/ ٢٠٥١ ، وصححه الألباني في صحيح الجامع ٢ / ٧٣٦ ح رقم ( ٣٩٧٤) .

الذي ينفعه في دينه ودنياه ليكسب خيري الدنيا والآخرة والمراد بالهرج هنا الفتنة واختلاط أمور الناس وسبب كثرة فضل العبادة فيه أن الناس يغفلون عنها ويشتغلون عنها ولا يتفرغ لها إلا أفراد (١).

"ووجه تمثيله بالهجرة أن الزمان الأول كان الناس يفرون فيه من دار الكفر وأهله إلى دار الإيمان وأهله ، فإذا وقعت الفتن تعين على المرء أن يفر بدينه من الفتنة إلى العبادة ويهجر أولئك القوم وتلك الحالة ، وأما النجاة من ذلك فبالإقبال على عبادة الله والاعتزال عن المخالفين من خلق الله "(٢) .

٢ - عن أم سلمة رضي الله عنها (٣)، زوج النبي ﷺ الت: "استيقظ رسول الله عنها والله عنها أنزل الله من الخزائن ، وماذا أنزل من الفتن ؟ مسن يُوقظ صواحب الحُجُرات \_ يريد أزواجه - لكي يُصلين ؟ رُب كاسية في الدنيا عارية في الآخرة " (٤) .

وفي الحديث الندب إلى الدعاء ، والتضرع عنى نزول الفتنة ، ولا سيما في الليل ، لرجاء وقت الإجابة لتكشف أو يسلم الداعي ومن دعا له "(٥) .

٣ – وعن أبي هريرة رضي الله عنه ، أن رسول الله ﷺ، قال: "بادروا بالأعمال ، فتناً كقطع الليل المظلم ، يصبح الرجل مؤمناً ويمسي كافراً ، أو يمسي مؤمناً ويصبح كافراً ، يبيع دينه بعرض من الدنيا "(٦) .

<sup>(</sup>١) النووي شرح مسلم ٩ / ٨٨ .

<sup>(</sup>٢) عارضة الأحوذي ، أبواب الفتن ٩/ ٥٣ .

<sup>(</sup>٣) أم سلمة بنت أبى أمية بن المغيرة بن عبد الله القرشية المخزومية ، أم المؤمنين أسمها هند ، مات زوجها أبو سلمة فتزوجها رسول الله صلى الله عليه وسلم ، سنة أربع وقيل سنة ثلاث ، وكانت من أسلم قديمًا ، ماتت سنة اثنتين وستين ، الإصابة ٤ / ٢٤٠ .

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري مع الفتح ، كتاب الفتن ، باب لا يأتي زمان إلا الذي بعده شرَّ منه ١٣ / ٢٠ ح رقم (٧٠٦٩) .

<sup>(</sup>٥) فتح الباري ١٣ / ٢٣ .

<sup>(</sup>٦) مسلم بشرح النووي ، كتاب الإيمان ، باب الحث على المبادرة بالأعمال قبل تظاهر الفـتن ١٣٣/١ - ح رقم (١٨٦) .

### المطلب الرابع

### حكم الدفاع عن النفس والمال والعرض عند وقوع قتال الفتنة

إن الدين الإسلامي أمر بالمحافظة على النفس والمال والعرض ، وغير ذلك من الضروريات التي عليها قوام الحياة ، وبها يحصل القيام بالأوامر، والنواهي الشرعية والتي يكون بها صلاح الحياة وعمارة الأرض ، لكن قد يطرأ على بعض هذه الضروريات ما يكون الأصلح في ذلك عدم المحافظة عليها ، مقابل مصلحة أعظم ، ودفع مفسدة أكبر فما هوا الحكم الشرعي في المحافظة على النفس ، والمال، والعرض ،عند وقوع قتال الفتنة بين الأمة المسلمة ؟

وهذا المطلب مهم لأنه ، متعلق بالواقع المعاصر، وفيه أحكام مهمة غالبا ما يحتاجها الفرد المسلم في هذا العصر ، الذي كثرت فيه الاضطرابات الأمنية التي تؤدي إلى الوقوع في بعض الحالات إلى اشتباكات بين الشعوب أو الأفراد أو بين النظام والمواطنين ، مما ينتج عنه خسائر فادحة في الأرواح والممتلكات مما يسبب ضعفا للأمة المسلمة في دينها ودنياها ، ويكون سببا في تسلط الأعداء عليها .

وقبل ذكر الأدلة على هذه القضية لابد للقارىء الكريم أن يفرق بين الدفاع الذي قسال فيه النبي ﷺ: "مسن قتسل دون مالسه فهسو شهيد "(۱).

و بين ما نحن بصدد بحثه ، فهذا الحديث يبين حكم دفع الصائل المعروف عند الفقهاء بقطاع الطرق، أو ما يسمى في العرف بالحرامي ، أو اللص ، وهذا له أحكامه الخاصة به في كتب الحديث والفقه (٢).

<sup>(</sup>۱) البخاري مع الفتح ، كتـاب المظـالم ، بـاب مــن قاتـل دون مالـه ٥/١٢٣ ح رقــم ( ٢٤٨٠) ، ومسلم ١/ ١٦٣ح رقم ( ١٤١) .

<sup>(</sup>۲) انظر · الفقه الإسلامي ، وهبة الزحيلي ج٦ ص(٤٨٣٧) ، والفتاوى لابن تيميه ج٢٨ ص(٣٢٠) ، والموسوعة الفقهية ٢٨ / ١٠٣ ، والمغني لابن قدامة ١١/ ٤٧٣- ٥٣١ ، والنوادر والزيادات على ما في المدونة من غيرها من الأمهات للقيرواني ١٤ / ٤٦٢ .

فأهل العلم فرقوا بين الحالتين ، قال ابن المنذر (۱) رحمه الله : " فإن جماعة أهل الحديث كالمجمعين على أن من لم يمكنه أن يمنع نفسه وماله إلا بالخروج على السلطان و محاربته أنه لا يحاربه ولا يخرج عليه ، للأخبار الدالة عن رسول الله على التي فيها الأمر بالصبر على ما يكون منهم من الجور والظلم ، وترك قتالهم و الخروج عليهم ما أقاموا الصلاة ، ثم ساق حديث : "من رأى من أميره شيئاً يكرهه فليصبر فإنه ليس أحد يفارق الجماعة إلا مات ميتة جاهلية (۱) (۱) .

وقال الخطابي: بعد كلامه على حديث من قتل دون ماله وقد كره ذلك قوم أي الدفاع عن المال والنفس زعموا أن الواجب عليه أن يستسلم ولا يقاتل عن نفسه ، وذهبوا في ذلك إلى أحاديث رويت في ترك القتال في الفتن، وفي الخروج على الأئمة ، وليس هذا من ذاك في شئ ، إنما جاء هذا في قتال اللصوص، وقطاع الطرق ، وأهل البغي ، والساعين في الأرض بالفساد ، ومن دخل في معناهم من أهل العيث والإفساد (3).

أما ما نريد بحثه في هذا الموضوع، فهو حكم الدفاع عن النفس والمال ، عند وقوع قتال الفتنة ، فيا تُرى ما هو حكمه ؟ هل يأخذ حكم الصائل أم لا ؟ هذا ما سوف تراه في هذا المبحث نسأل الله عز و جل العليم الحكيم أن يوفقنا إلى إصابة الحق والعمل به فنقول وبالله التوفيق والإعانة كما نسأله الفهم الحقيقي

<sup>(</sup>۱) الإمام الحافظ العلامة شيخ الإسلام أبو بكر: محمد بن إبراهيم بن المنذر النيسابوري الفقيه نزيـل مكة وصاحب التصانيف، ولد في حدود موت أحمد بن حنبـل، ومـات بمكـة سـنة سـتة عشـر أو ثمانية عشر و ثلاث مئة . سير أعلام النبلاء ١٤/ / ٤٩٠ .

 <sup>(</sup>۲) البخاري مع الفتح ، كتاب الأحكام ، باب السمع و الطاعة للإمام مالم تكن معصية ۱۳۱ / ۱۲۱
 ح رقم ( ۷۱٤۳) ، ومسلم ٦ / ۲۳۹ ح رقم ( ۱۸٤۹) .

 <sup>(</sup>٣) محمد بن إبراهيم بن المنذر ، الإشراف على مذاهب أهـل العلـم ، ت محمـد نجيـب ، ط . الأولى ،
 قطر إدارة إحياء التراث الإسلامي (١٤٠٦) ١ / ٥٤٠ .

<sup>(</sup>٤) معالم السنن ٧/ ١٥٨ .

للأدلة الشرعية ثبت في هذا الموضوع من الأدلة الصحيحة الصريحة الكاشفة للحكم في هذه المسالة بما لا يدع مجالاً للشك وإليك الأدلة:

# أولاً: الدليل من القرآن:

"يقول تعالى مبينا" وخيم عاقبة البغي والحسد والظلم في خبر أبني آدم لصلبه في قول الجمهور ، وهما : قابيل و هابيل كيف عدا أحدهما على الآخر فقتله بغيا عليه وحسداً له فيما وهبه الله من النعمة وتقبل القربان الذي أخلص فيه لله عز وجل ففاز المقتول بوضع الآثام والدخول إلى الجنة وخاب القاتل ، ورجع بالصفقة الخاسرة في الدارين ﴿ لَبِنُ بَسَطَتَ إِلَى يَدَكَ لِتَقْتُلُنِي مَا أَنَا بِبَاسِطٍ يَدِي إِلَيْكَ لِتَقْتُلُكِي مَا أَنَا بِبَاسِطٍ يَدِي إِلَيْكَ لِأَقْتُلُكَ ﴾ أي لا أقابلك على صنيعك الفاسد بمثله فأكون أنا وأنت سواء في الخطيئة ﴿ إِنِي أَخَافُ ٱللَّهُ رَبَّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ أي من أن أصنع كما تريد أن تصنع بل أصبر وأحتسب، قال عبد الله بن عمرو، رضي الله عنهما: وأيم الله إن كان لأشد الرجلين ولكن منعه التحرج – يعني الورع (٢) – .

وهذا ثبت في الصحيحين عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: "إذا تواجه المسلمان بسيفيهما فالقاتل والمقتول في النار. قالوا يا رسول الله هذا القاتل فما بال

<sup>(</sup>١) سورة المائدة ، رقم الآيات( ٢٧-٢٨-٢٩-٣٠-) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري في تفسيره ، تحقيق أحمد شاكر ١٠/ ٢١٣ .

المقتــول؟ قال إنه كان حريصاً على قتل صاحبه "(١).

قال أيوب السختياني (٢): إن أول من أخذ بهذه الآية من هذه الأمة ﴿ لَإِنَّ بَسَطَتَ إِلَىَّ يَدَكَ لِتَقَتُّلَنِي مَآ أَنَا بِبَاسِطٍ يَدِيَ إِلَيْكَ لِأَقْتُلَكَ الِيِّ أَخَافُ ٱللَّهَ رَبَّ أَلَاكُ لِأَقْتُلَكَ الله عَنه "(٣). أَلْعَلَمِينَ ﴾ لعثمان بن عفان ، رضي الله عنه "(٣).

"وكانت نتيجة ذلك أن كان بين الأخوين تلك المجاوبات الكلامية ثم الجريمة الكبرى التي هي أعظم ما ظهر من جرائم في الوجود الإنساني ولنذكر المجاوبه بين التقي المؤمن العادل السمح ، والفاجر الباغي الظالم الحاسد ، قال : ﴿ لأَقْتُلنك ﴾ ، تلك كلمة الظالم الآثم الذي خلا قلبه من كل شعور بالحق ، فلم يشعر بالعدالة في ذاتها ، ولم يشعر بالرحم الواصلة بينهما ولم يشعر بحق الحياة التي خلقها الله تعالى وأودعها كل نفس ولم يشعر بحرمة الدم ، وبأن القتل أعظم جريمة في هذا الوجود الإنساني ، وقد أكد عزمته الآثمة ، وإصراره عليها من غير خور ولا ضعف .

وبعد أن ذكر الخلاف في حكم الصائل قال: وإن موقف ولدي آدم خارج عن موضوع الخلاف، ولأن موضوع الخلاف هو في دفع الصائل الذي يجيء ليقتل، فإنه يجب دفعه حتى لا يستشري شره، أما هنا فأخ يهدد أخاه بالقتل، ولو أنه هدده بمثل ما هدده به لدخل في ملحمة، ولا يدري أيهما الغالب، ويكون هذا داخلا في معنى قوله عليه: "إذا التقى المسلمان بسيفيهما فالقاتل والمقتول في النار، قالوا:

<sup>(</sup>۱) البخاري مع الفتح ، كتاب الفتن ، باب إذا التقى المسلمان بسيفيهما ١٣١/١٣- رقم ح(٧٠٨٣) ، و مسلم ٩ / ١٠ ح رقم (٢٨٨٨) .

<sup>(</sup>۲) أيوب بن أبي تميمة كيسان السختياني أبو بكر البصري : ثقة ثبت حجة من كبار الفقهاء العباد، مات سنة إحدى وثلاثين ومئة ، وله خمس وستون ، روى لـه الجماعة . التقريب ص ( ٥٧) ، السر ٦/ ١٥ .

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير ٢/ ٣٨-٤٠-٤ .

هذا القاتل يا رسول الله ، فما بال المقتــول ، فقــال ﷺ: إنه كان حريصا ً علــى قتــل صاحبه (۱) .

على أن في الصبر أجر ، وقد قال الله تعالى : ﴿ وَإِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُواْ بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُم لِهِ وَإِن صَبَرْتُمْ لَهُوَ خَيْرٌ لِلصَّبِرِينَ ﴿ وَإِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُواْ بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُم بِهِ عَلَيْ لَهُوَ خَيْرٌ لِلصَّبِرِينَ ﴾ (٢) .

فهذه القضية خارجة خروجاً تاماً عن موضع الخلاف، وخصوصاً أن الأمر بين أخوين، لا بين صائل يضرب بالسيف ابتداء من غير فرصة للموازنة والتفكير (٣).

وقال شيخ الإسلام: نهى النبي على عن قتال الأئمة إذا كان فيهم ظلم لأن قتالهم فيه فساد أعظم من فساد ظلمهم .. إلى قوله: فأمر مع ذكره لظلمهم بالصبر وإعطاء حقوقهم وطلب المظلوم حقه من الله ، ولم يأذن للمظلوم المبغي عليه بقتال الباغي في مثل هذه الصور التي يكون القتال فيها فتنة كما أذن في دفع الصائل بالقتال... فإن قتال اللصوص ليس قتال فتنة ، إذ الناس كلهم أعوان على ذلك فليس فيه ضرر عام على غير الظالم ، بخلاف قتال ولاة الأمر ، فإن فيه فتنة وشراً عاماً أعظم من ظلمهم ، فالمشروع فيه الصبر... فتدبر هذا فإنه موضع عظيم يظهر فيه الجمع بين النصوص "(٤).

### ثانيا الأدلة من السنة :

١ - عن أبي بكرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: "إنها ستكون فتن ألا تُم تكون فتنة القاعد فيها خير من الماشي فيها ، والماشي فيها خير من

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم : سورة النحل ، رقم الآية ( ١٢٦) .

<sup>(</sup>٣) زهرة التفاسير للإمام الجليل محمد أبو زهرة ٥ / ٢١٢٣–٢١٢٦ .

<sup>(</sup>٤) الاستقامة ١/ ٣٤-٥٥-٣٦.

الساعي إليها ، ألا فإذا نزلت أو وقعت ، فمن كان له إبل فليلحق بأبله ، ومن كانت له غنم "فليلحق بغنمه ، ومن كانت له أرض فليلحق بأرضه ، قال : فقال رجل : يا رسول الله أرأيت من لم يكن إبل ولا غنم ولا أرض ، قال : يعمد إلى سيفه فيدق على حده بحجر ثم لينج إن استطاع النجاء اللهم هل بلغت قال وجل يا رسول الله أرأيت إن أكرهت حتى ينطلق بي آلي أحد الصفين أو إحدى الفئتين فضربني رجل بسيفه أو يجئ سهم فيقتلني قال يبوء بإثمه وإثمك ويكون من أصحاب النار "(۱).

٢ - عن بسر بن سعيد رضي الله عنه (٢) ، أن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه ، قال عند فتنة عثمان بن عفان رضي الله عنه: أشهد أن رسول الله على قال : " إنها ستكون فتنة القاعد فيها خير من القائم والقائم خير من الماشي ، والماشي خير من الساعي) قال : أفرأيت إن دخل علي بيتي وبسط يده إلي ليقتلني ، قال : كُن كابن آدم "(٣) .

ا - وعن عُديسة بنت أهبان بن صيفي الغفاري (١) رضي الله عنهما قالت :
 جاء علي بن أبي طالب رضي الله عنه (٥) إلى أبي (١) فدعاه إلى الخروج معه ، فقال

<sup>(</sup>۱) مسلم بشرح النووي ، كتاب الفتن وأشراط الساعة ، باب نزول الفتن كمواقع القطر ٩/ ٩ح رقم( ۲۸۸۷ ) .

 <sup>(</sup>۲) بسر بن سعيد المدني العابد ، مولى ابن الحضرمي : ثقة جليل ، مات سنة مئة ، روى لـه الجماعـة ،
 التقريب ص ( ۲۱) السير ٤/ ٥٩٤ .

<sup>(</sup>٣) جامع الترمذي ، أبواب الفتن ، باب ما جاء في أنه تكون فتنة القاعد فيها خير من القائم ، ص ٤٩٣ ج رقم ٢١٩٤ ج رقم ٢٤٥٧ ح رقم ٤٢٥٧ وقال هذا حديث حسن وبنحوه أخرجه أبو داود ص ٢٤٣ ح رقم ٤٢٥٧ وأحمد ١ / ١٨٥ ، وقال الألباني في صحيح سنن الترمذي صحيح ٢/ ٢٣٩ ح رقم (١٧٨٥) .

 <sup>(</sup>٤) عديسة بنت أهبان بـن صـيفي الغفاريـة ، مقبولـة ، أخـرج لهـا الترمـذي و ابـن ماجـة . التقريـب
 حر، ٦٦٧.

 <sup>(</sup>٥) على بن أبي طالب بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف القرشي الهاشمي أبو الحسن =

له أبي : إن خليلي وابن عمك عهد إلى : إذا اختلف الناس أن اتخذ سيفاً من خشب ، فقد اتخذته فإن شئت خرجت به معك . قالت : فتركه (٢) .

٢ – وعن أبي موسى:عن النبي ﷺ أنه قال في الفتنة: "كسروا فيها قسيكم ،
 وقطعوا فيها أوتاركم ، والزموا فيها أجواف بيوتكم ، وكونوا كابن آدم (٣) .

٣ - وعن سعد ابن أبي وقاص رضي الله عنه ، عن النبي ﷺ - في هذا الحديث قال : فقلت : يا رسول الله ! أرأيت إن دخل على بيتي وبسط يده ليقتلني ؟
 قال : فقال رسول الله ، ﷺ: كُن كابني آدم ، وتلا يزيد (١) .

﴿ لَإِنْ بَسَطَتَ إِلَى يَدَكَ لِتَقْتُلَنِى مَآ أَنَا بِبَاسِطِ يَدِىَ إِلَيْكَ لِأَقْتُلَكَ ۗ إِنِّيَ الْخَافُ ٱللَّهَ رَبَّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ ﴾ (٥) (١) .

أول الناس إسلاماً، ولد قبل البعثة بعشر سنين، فربي في حجر النبي على ولم يفارقه وشهد معه
 المشاهد، رابع الخلفاء الراشدون، وقتل سنة أربعين، ومدة خلافته خس سنين. الإصابة ٢ / ٢٦٩

 <sup>(</sup>١) أهبان بن صيفي الغفاري أبو مسلم ، صحابي ، مات بالبصرة ، أخرج له الترمـذي و ابن ماجـة ،
 الإصابة ١/ ٨٠ ، التقريب ص (٥٥) .

<sup>(</sup>۲) جامع الترمذي ، كتاب الفتن ، باب ما جاء في اتخاذ السيف من خشب ص ٤٩٤ ج رقم ٢٢٠٣ و وصححه وقال حسن غريب ، وأخرجه ابن ماجه ص ٥٦٥ ح ٣٩٦٠ ، وأحمد ج ٥ ص ٦٩ وصححه الألباني في صحيح سنن الترمذي ٢/ ٢٤١ ح رقم ( ١٧٩٤) .

<sup>(</sup>٣) جامع الترمذي ، كتاب الفتن ، باب ما جاء في اتخاذ السيف من خشب ، ص ٩٩٤ ح رقم ٢٠٠٤ وقبال حسن غريب ، وأخرجه أبو داود ص ١٤٢ ح ٢٠٥٩ وابن ماجه ص ٥٧٠ ح ٣٩٦١ وأحمد ٤/ ٤٠٨ ، وصححه الألباني في صحيح سنن الترمذي للألباني ج (٢) ح رقم ( ١٧٩٥) ص (٢٤١)

<sup>(</sup>٤) يزيد بن خالد بن يزيد بن موهب الرملي أبو خالد : ثقة عابد ، مات سنة مائتان و اثنتين و ثلاثـين أو بعدها : أخرج له : أبو داود والنسائي وابن ماجة . التقريب ص ( ٥٣٠) .

<sup>(</sup>٥) سورة المائدة، الآية رقم ( ٢٨) .

<sup>(</sup>٦) سنن أبي داود ، كتاب الفتن ، باب في النهي عن السعي في الفتنة ، ص ( ٦٤٢) ح رقم ٢٥٥٧، و وأخرجه الترمذي ص ( ٤٩٣) ح رقم ( ٢١٩٤) وقال حديث حسن ، وأحمد ١ / ١٨٥، و أبو يعلى ١/ ٣١٨، وصححه أحمد شاكر ٢/ ٩٨، والألباني في صحيح سنن أبي داود ٣٨٠ / ٥ ح رقم ( ٣٥٨١).

7 - وعن أبي ذر ، رضي الله عنه قال : "قال لي رسول الله ﷺ: يا أبا ذر . قلت : لبيك يا رسول الله وسعديك، - فذكر الحديث قال فيه : كيف أنت إذا أصاب الناس موت يكون البيت فيه بالوصيف ؟ قلت : الله ورسوله أعلم ، أو قال : تصبر ثم قال له: يا قال : ما خار الله لي ورسوله ، قال : عليك بالصبر أو قال : تصبر ثم قال له: يا أبا ذر . قلت : لبيك وسعديك ، قال : كيف أنت إذا رأيت أحجار الزيت ، قد غرقت بالدم ؟ قلت ما خار الله ورسوله ، قال : عليك بمن أنت منه . قلت : يا رسول الله أفلا آخذ سيفي وأضعه على عاتقي ؟ قال : شاركت القوم إذن . قلت : فما تأمرني؟ . قال : تلزم بيتك . قلت : فإن دُخل على بيتي ؟ قال : فإن خشيت أن يبهرك شعاع السيف ، فألق ثوبك على وجهك ، يبوء بإثمك وإثمه (۱) .

٧ - وعن خالد بن عرفطة (٢) رضي الله عنه قال : قال لي رسول الله ﷺ يا خالد ، ألها ستكون عبد الله المقتول لا خالد ، ألها ستكون بعدي أحداث وفتن واختلاف فان استطعت أن تكون عبد الله المقتول لا القاتل فافعل " (٣) .

٨ - وعن حذيفة رضي الله عنه قال: قيل: يا أبا عبد الله ما تأمرانا إذا اقتتل المصلون؟ قال: آمرك أن تنظر أقصى بيت من دارك فتلج فيه فإن دخل عليك فتقول هابؤ بإثمي وإثمك فتكون كابن آدم (١٤).

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود ، كتاب الفتن ، باب في النهي عن السعي في الفتنة ، ص ( ٦٤٣) ح رقـم ( ٢٦٦١) وأخرجه ابن ماجة ، ص ( ٥٦٩) ح رقم ( ٣٩٥٨) ، وأحمد ٥/ ١٤٩، وصححه الحـاكم ووافقـه الندهبي ٤/ ٤٢٣ ، والألباني في صحيح سنن أبي داود ٣/ ٨٠٣–٨٠٣ ح رقم(٣٥٨٣)- .

<sup>(</sup>٢) خالد بن عرفطة ابن أبرهة ابن سنان العذري صحابي مات سنة ستين أو إحدى وستين وقيل أربع وستين . الإصابة ١ / ٩٤ ، التقريب ص ( ١٢٩) .

 <sup>(</sup>٣) أخرجه احمد في المسند ٥ / ٢٩٢ ، وابن أبي شيبة ج ١٥ ص ٣٦ ، والبخاري في التاريخ الكبير
 ٣ / ١٣٨ ، وله شاهد عند أحمد ٥ / ١١٠ ، و قال الألباني : الأحاديث قبله تشهد له . الإرواء
 ٨ / ١٠٤ .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الحاكم ٤/ ٤٤٤، وقال هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجـاه، وسـكت عنه الذهبي، وبنحوه أخرجه ابن أبي شيبة في المصنف ١٥/ ١٧.

٩ - عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: إنبي لأعلم فتنة يوشك أن يكون الذي قبلها معها كنفجة أرنب وإنبي لأعلم المخرج منها، قلنا: وما المخرج منها؟
 قال: امسك يدي حتى يجئ من يقتلني (١).

وأخيراً حكم الدفاع عن العرض عند وقوع قتال الفتنة .

هذه المسألة اتفق أهل العلم على أنه "إذا أراد فاسق الاعتداء على شرف امرأة فيجب عليها باتفاق الفقهاء أن تدافع عن نفسها إن أمكنها الدفاع ، لأن التمكين منها للرجل حرام، وفي ترك الدفاع تمكين منها للمعتدي ، ولها قتل الرجل المكره، ولو قتلته كان دمه هدراً، إذا لم يمكن دفعه إلا بالقتل ، وكذلك يجب على الرجل إذا رأى غيره يحاول الاعتداء على امرأة، أن يدفعه ولو بالقتل إن أمكنه الدفاع ولم يخف على نفسه لأن الأعراض حرمات الله في الأرض ، لا سبيل إلى إباحتها بأي حال ، سواء عرض الرجل أو عرض غيره "(۲).

قال ابن تيميه رحمه الله: وأما إذا كان مطلوبة الحرمة مثل أن يطلب الزنا بمحارم الإنسان ، أو يطلب من المرأة ، أو الصبي المملوك ، أو غيره الفجور به ، فإنه يجب عليه أن يدفع عن نفسه بما يمكن ، ولو بالقتال ، ولا يجوز التمكين منه بحال (٣) .

وقال الإمام أحمد بن حنبل رحمه الله: يقاتـل دون حرمتـه (١) وسُـئل أيضـاً رحمه الله ؟: أرأيت إن دخل علـى رجـل في بيتـه في الفتنـة ؟ قـال: لا يقاتـل في

<sup>(</sup>۱) أخرجه معمر بن راشد في جامعه ۱۱/ ۳۷۰، ونعيم بن حماد في الفتن ص ( ۸۹) و الحــاكم ٤ / ٤ وقال هذا حديث صحيح على شرط الشيخين و لم يخرجاه، ووافقه الذهبي ٠

<sup>(</sup>٢) وهبه الزحيلي ، الفقه الإسلامي وأدلته ، ط. الرابعة ، دمشق ، سـوريا ، دار الفكـر (١٤١٨)-٢ / ٤٨٤٥٠ . وانظر في هذا الموضوع : المغني ١٢/ ٥٣٣ ، والموسوعة الفقهية ٢٨ / ١٠٩٠

<sup>(</sup>۳) الفتاوی ابن تیمیة ۲۸ / ۳۲۰۰

<sup>(</sup>٤) السنة للخلال ١/ ١٦٥ ، قال المحقق عطية الزهراني : إسناده صحيح .

الفتنة، قلت : فإن أريد النساء ؟ قال : إن النساء الشديد (١) أي يقاتـل دون النساء في الفتنة كما نص عليه في الرواية الأولى .

وقال ابن تيمية: "ولو استكره المجنون امرأة على نفسها، ولم يندفع إلا بقتله، فلها قتله، بل عليها ذلك بالسنة واتفاق أهل العلم "ظ<sup>(٢)</sup>.

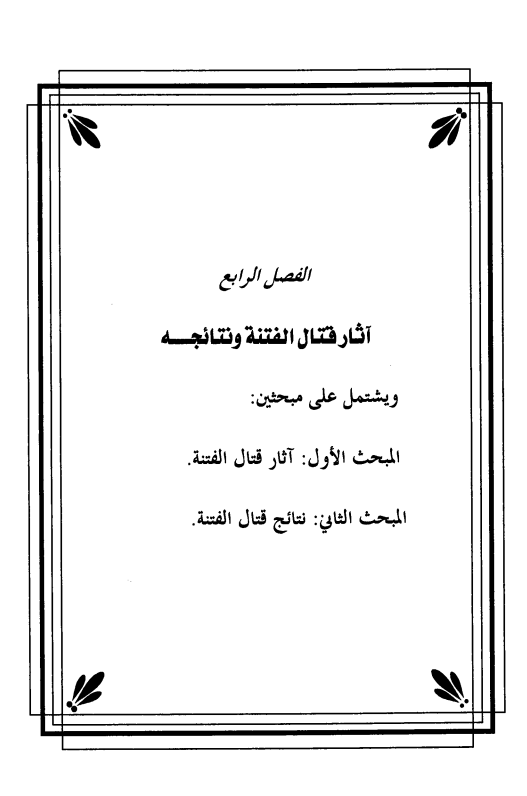
وقال أيضا في الذي يرد الفاحشة في المرأة: "ولهذا يجوز لـ ه قتلـ ه دفعـا عنهـا باتفاق العلماء إذا لم يندفع إلا بالقتل بالاتفاق ، ويجوز في أظهـر القـولين قتلـ وإن اندفع بدونه (٣).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١ / ١١٦ ، وقال : إسناده صحيح .

<sup>(</sup>٢) منهاج السنة ٦ / ٤٦ .

<sup>(</sup>٣) الفتاوي ١٥ / ١٢٢ .







### المبحث الأول

## أثسار فتسل الفتنسة

## المطلب الأول: انعدام الأمن وإثارة الرعب

الله عز و جل أمتن على عباده بالأمن ، فالأمن في جميع الجالات نعمة عظيمة من نعم الله التي أمر الإنسان بالمحافظة عليها ، ونهى عن التفريط فيها لأن بالأمن يكثر الخير و الصلاح والتمسك بالدين ، و بالخوف والرعب ، يكثر الشر والفساد والبعد عن الدين، والدليل على ذلك واقع الدول الإسلامية ، التي يختل فيها الأمن، فكل دولة انتشر فيها الأمن انتشر معه الخير والصلاح وكل ما أختل الأمن انتشر الشر والفساد ، فإذا كان الأمر بهذه الأهمية بالنسبة للأمن فإنه يجب على كل فرد أن يحافظ على الأمن بجميع أشكاله ، حتى يكون من الذين ينشرون الخير والصلاح وليحذر المسلم كل الحذر من أن يصدر منه ما يخل بالأمن ، لأنه بفعله غير المتزن يكون من الذين ينشرون الشر والفساد سواء كان عن قصد أو عن حماس في غير محله ؟

# أما الأدلة على وجوب المحافظة على الأمن ، فكثيرة ومنها :

امتن الله عز وجل على قريش بالأمن فقال : ﴿ فَلْيَعْبُدُواْ رَبَّ هَـٰذَا ٱلْبَيْتِ ۚ الله عَز وَجل عَلى قَـريش بالأمن فقال : ﴿ فَلْيَعْبُدُواْ رَبَّ هَـٰذَا ٱلْبَيْتِ ۚ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالِلَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

٢ - وقال سبحانه وتعالى :﴿ أُولَمْ يَرَوْا أَنَّا جَعَلْنَا حَرَمًا ءَامِنًا وَيُتَخَطَّفُ النَّاسُ مِنْ حَوْلِهِمْ أَقَبِالْبَطِلِ يُؤْمِنُونَ وَبِنِعْمَةِ اللَّهِ يَكُفُرُونَ ﴿ اللَّهِ مَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهَّ

٣ - وقال عز من قائل: ﴿ وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلحَنتِ

<sup>(</sup>١) سورة قريش ، آية رقم ( ٣- ٤) .

<sup>(</sup>٢) سورة العنكبوت ، آية رقم ( ٦٧) .

لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ كَمَا ٱسْتَخْلَفَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُبَدِّلَنَّهُم مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنًا ۚ يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا ۚ وَمَن كَفَرَ بَعْدَ ذَالِكَ فَأُولَتِبِكَ هُمُ ٱلْفَسِقُونَ ﴿ ﴾ (١).

٤ - وقال جل و علا: ﴿ وَضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانَتْ ءَامِنَةً مُطْمَبِنَةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِن كُلِّ مَكَانٍ فَكَفَرَتْ بِأَنْعُمِ ٱللَّهِ فَأَذَ قَهَا ٱللَّهُ لِبَاسَ ٱلْجُوعِ وَٱلْخَوْفِ بِمَا كَانُواْ يَصْنَعُونَ ﴿ ﴾ (٢).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه : عن النبي ﷺ، قال : "المُسلم من سلم الناسُ من لسانه ويده ، والمؤمن من أمنه الناس على دمائهم وأموالهم " (٣).

ففي هذه الأدلة وغيرها يتبين أن الأمن مطلب مهم في حياة المجتمعات ، حيث يتمكن الإنسان من أداء حقوق الله وحقوق الناس بأمن وطمائنينة ، ويتكاتف المجتمع على أعمار الأرض كما أراد الله عز و جل منهم ، أما إذا أنعدم الأمن والعياذ بالله فإن ذلك يكون طريقا لل خراب المجتمع ، وانتشار الفوضى ، مما يسبب فساد الدين والدنيا ، وأكثر ما يخل بأمن المجتمع هو القتال بين الأفراد أو بين النظام والأفراد ، فيتحتم على الجميع أن يعي حقيقة تصرفاته ، وأنه قد يفعل الأمر الذي يسبب ضعفا للأمة المسلمة ، وإلحاق الأذى بالآخرين بعمل لم يحسب له حسابه الصحيح ، ولم يستشر العلماء الراسخين في العلم الذين قد شبوا وشابوا على تعلم العلم الشرعي ، فهؤلاء العلماء أغير واحرص من الشباب على نصرة دين الله

<sup>(</sup>١) سورة النور ، آية رقم ( ٥٥) .

<sup>(</sup>٢) سورة النحل ، آية رقم ( ١١٢) .

<sup>(</sup>٣) سنن النسائي ، كتاب الإيمان وشرائعه ، باب صفة المؤمن ٤ / ١٠٤، وأخرجه الترمذي ، ص ٥٨٥ ح رقم (٢٦٢٧) ، وقال في تحفة الأشراف : قال الترمذي : حسن صحيح ٩ / ٤٤٣ ح رقم ( ١٢٨٦٤) ، وأحمد ٢٧٩ ، والحماكم ١٠٠٠ وقال صحيح على شرط مسلم ، صحيح سنن النسائي ٣ / ١٠٢٨ ح رقم ( ٢٦٢٢) .

سبحانه وتعالى و يأخذون الأمور بتعقل وتأن وروية ، وبتفكير في عواقب الأمور، وينظرون إلى المصالح والمفاسد لأنها معتبرة في الشرع ، فليس المطلوب كثرة العمل بل المطلوب العمل وثماره الصحيحة ، فكم من عمل قليل يصدر من فقيه تكون ثمرته أضعافا مضاعفه عن عمل يصدر من غير فقيه ، فتنبه إلى ذلك ولا تعمل عملا إلا بعد مراجعة أهل العلم ، حتى يكون العمل وفق منهج الله ، قال تعالى : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ إِلَّا رِجَالاً نُوحِيّ إِلَيْهِمْ فَسْعَلُواْ أَهْلَ ٱلذِّكِرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ فَي ﴿

فالله عز و جل ، في هذه الآية لم يرشدنا إلى سؤال أنصاف المتعلمين ، أو الوعاظ ، أو الزهاد ، أو المجاهدين ، وإنما أرشد إلى سؤال أهل الذكر وهم العلماء الذين يحملون علم الشريعة ، ويرشدون بفتواهم إلى إتباع الكتاب والسنة .

وفي الآية الأخرى حذر الله عز و جل وإنذر وتوعد الذين يطلقون ألسنتهم بالتحليل و التحريم من غير فقه في الدين فقال عز من قائل عليما : ﴿ وَلَا تَقُولُواْ لِمَا تَصِفُ أَلْسِنَتُكُمُ ٱلْكَذِبَ هَاذَا حَلَالٌ وَهَاذَا حَرَامٌ لِتَفْتُرُواْ عَلَى ٱللّهِ ٱلْكَذِبَ لِمَا تَصِفُ أَلْسِنَتُكُمُ ٱلْكَذِبَ هَاذَا حَلَالٌ وَهَاذَا حَرَامٌ لِتَفْتُرُواْ عَلَى ٱللّهِ ٱلْكَذِبَ لَا يُفْلِحُونَ ﴿ مَتَاعٌ قَلِيلٌ وَهَمُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ إِنَّ ٱلّذِينَ يَفْتُرُونَ عَلَى ٱللّهِ ٱلْكَذِبَ لَا يُفْلِحُونَ ﴿ مَتَاعٌ قَلِيلٌ وَهَمُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

"وإن من أكبر الجنايات أن يقول الشخص عن شئ إنه حلال وهو لا يدري ما حكم الله فيه ، أو يقول عن الشيء إنه حرام وهو لا يدري عن حكم الله فيه ، أو يقول عن الشيء إنه واجب وهو لا يدري أن الله أوجبه ، ويقول عن الشيء إنه غير واجب وهو لا يدري أن الله لم يوجبه ، إن هذه جناية وسوء أدب مع الله عز و عبر واجب وهو لا يدري أن الله لم يوجبه ، إن هذه جناية وسوء أدب مع الله عز و جل كيف تعلم أيها العبد أن الحكم لله ثم تتقدم بين يديه فتقول في دينه وشريعته ما لا تعلم لقد قرن الله القول عليه بلا علم بالشرك به ، فقال سبحانه : ﴿ قُلَ

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء ، آية رقم (٧) .

<sup>(</sup>٢) سورة النحل، آية رقم (١١٦ − ١١٧).

إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّيَ ٱلْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِثْمَ وَٱلْبَغْيَ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَأَن تُشْرِكُواْ بِٱللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ (١).

وأن كثيراً من العامة يفتي بعضهم بعضاً بما لا يعلمون ، فتجدهم يقولون هذا حلال ، أو حرام ، أو واجب ، أو غير واجب ، وهم لا يدرون عن ذلك شيئاً، أفلا يعلم هؤلاء أن الله تعالى سائلهم عما قالوا يوم القيامة ، أفلا يعلم هؤلاء أنهم إذا أضلوا شخصا فأحلوا له ما حرم الله ، أو حرموا ما أحل الله له فقد باءوا بإثمهم و كان عليهم مثل وزر ما عملوا ، وذلك بسبب ما أفتوه به "(٢).

إن الفتوى أمرها خطير إذا صدرت من غير فقيه فكم تجرعت الآمة من المصائب والمتاعب وفقد الأمن بسبب التعجل بتصدير فتوى في غير محلها أو من غير أهلها وغالبا تجر إلى الفتنة ،" والفتنة إذا ثارت عجز الحكماء عن إطفاء نارها "(٣).

سورة الأعراف ، آية رقم ( ٣٣ ) .

<sup>(</sup>٢) محمد بن صالح العثيمين ، كتاب العلم إعداد فهد السليمان ، ط . الأولى ، السعودية الرياض، دار الثريا ، ( ١٤١٧) ص ( ٧٥-٧٦) .

<sup>(</sup> ٣ ) منهاج السنة ٤ / ٤٦٧ .

## المطلب الثابي

### الإنشغال عن الجهاد وإعلاء كلمة الله

الأمة المسلمة مأمورة بالمحافظة على كيانها أولا، "ثم السعي على نشر الدين خارج كيانها، فهذا من أهم الواجبات على الأمة المسلمة لكن إذا كانت الأمة لم تعلى كلمة الله فيما بينها، فكيف تسعى لإعلاء كلمة الله في الأرض ونشر الإسلام والسلام، وأعمار الأرض بالصلاح والتقوى، وفي داخلها بعض الأفراد الذين يسعون في الأرض فساداً، وينشرون الفوضى و يقتتلون فيما بينهم، فالذي يحمل المرض لا يمكن أن يقدم للآخرين العلاج، فيجب على الأمة المسلمة أن تعالج نفسها من الأمراض التي شوهت صورتها، وأخبث هذه الأمراض فتنة الإقتتال بين الأخوة المسلمين، ثم بعد أن تشفى الأمة و تتعافى و تصح من عللها، تقدم ما لديها من علاج للبشرية، حتى يقبل منها ما تدعو إليه فالمسلمون يدعون بأفعالهم و تصرفاتهم وأخلاقهم قبل أن يدعوا بأقوالهم.

فإذا كان المجتمع المسلم متعاونا على البر و التقوى متآخياً متناصراً يشدُ بعضه بعضاً، يشع بينهم نور الحبة و التراحم والتعاطف، يدعو بعضهم بعضا بالحكمة و الموعظة الحسنة، و يجتنبون كل ما يثير الأحقاد و البغضاء والمشاكل بين الإخوة المسلمين، سواء كانت أقوالا أو تصرفات غير مضبوطة، وجماع ذلك يجب على كل فرد أن يفعل المعروف ويجتنب المنكر فإنه بهذه الأفعال الإيمانية يكون قد دعا البشرية إلى الإسلام، بأفعاله قبل أقواله، لأن المدعو ينظر إلى واقع الداعية وما يحمله من أخلاق حسنة في نفسه، فإذا كان الداعية خلوقاً في جميع مجالات الحياة، كان ذلك سبباً رئيساً في إسلام المدعو، فعلى المسلم أن ينتبه إلى هذه الحقيقة التي قد تخفى على بعض المسلمين فيعملون أعمالا تكون سببا في صد الناس عن الدخول في هذا الدين العظيم، فأمة الإسلام أمة هداية ودعوة وجهاد تدعو

الناس إلى هذا الدين وتجاهد أعداءها الذين يكيدون لها ويتربصون بها الدوائر، تجاهد الذين يصدون عن سبيل الله ويقفون في وجه الدعوة إلى الله، تدعو وتجاهد لنشر الخير والصلاح والعدل بين البشرية.

المسلم يقاتل الأعداء من الكفار والمشركين الذين يسعون في الأرض فساداً ، يقاتل لإعلاء كلمة الله في الأرض كما جاء عن النبي عَلَيْهِ : من حديث أبي موسى رضي الله عنه قال : "جاء رجل إلى النبي عَلَيْهِ فقال : الرجل يُقاتل للمغنم ، والرجل يُقاتل للذكر ، والرجل يُقاتل ليُرى مكانه ، فمن في سبيل الله ؟ قال : من قاتل لتكون كلمة الله هي العليا فهو في سبيل الله "(٢).

المسلم من وعى هذه الحقائق وغيرها مما شرعه الله ، فسعى لتحقيقها على نفسه أولاً ثم على غيره ، وليس المسلم حقاً من يثير الفتن في المجتمع المسلم . ويشغل المسلمون بها بدلاً أن ينشغلوا بالدعوة إلى الله عز و جل ، وإعلاء كلمة .

وليس المسلم حقا من يحمل السلاح على إخوانه بدل من أعدائه وهو يسمع قول النبي صلى الله عليه وسلم في حديث:

١ - عبد الله بن عمر رضى الله عنهما أن رسول الله عليه قال: "من حمل علينا

<sup>(</sup>١) سورة النحل ، الآية رقم ( ١٢٥ - ١٢٦) .

 <sup>(</sup>۲) البخاري مع الفتح كتاب الجهاد والسير ، باب من قاتل لتكون كلمة الله هـي العليا ٦ / ٢٧
 رقم ح ( ٢٨١٠) ، ومسلم ٧ / ٤٩ ح رقم ١٩٠٤ .

السلاح فليس منا <sup>(()</sup>.

٢ - وعن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال : قال النبي ﷺ : " ســباب المسلم فُسوق وقتاله كفر " (٢).

٣ - وعن ابن عمر رضي الله عنهما أنه سمع النبي ﷺ يقول: " لا ترجعون بعدي كفارا ً يضرب بعضكم رقاب بعض " (٣).

اللهم أرزقها حسن الفهم وصدق الإتباع .

<sup>(</sup>۱) البخاري مع الفتح ، كتاب الفتن ، باب قول النبي صلى الله عليه وسلم ( من حمل علينــا الســـلاح فليس منا ) ۱۳/ ۲۳ – ح رقم ( ۷۰۷۰) ، ومسلم ۱ / ۱۰۷ ح ۹۸ .

<sup>(</sup>۲) البخاري مع الفتح ، كتاب الفتن ، باب قول النبي صلى الله عليه وسلم ( لا ترجعوا بعدي كفاراً يضرب بعضكم رقاب بعض) ١٣ / ٢٦ ح رقم ( ٧٠٧٦٩ ) ومسلم ١ / ٥٣ ح ٦٤ .

<sup>(</sup>٣) البخاري مع الفتح ، كتاب الفتن ، باب قول النبي ﷺ ( لا ترجعوا بعدي كفاراً يضرب بعضكم رقاب بعض) ١٣ / ٢٦ ح رقم ( ٧٠٧٧) ، ومسلم ١ / ٥٥ ح ٦٥ .

#### المطلب الثالث

## الأثار النفسية والاجتماعية التي يسببها فتال الفتنة

إذا وقع القتال بين المسلمين فإن له آثاراً سلبية نفسية واجتماعية تعم في الأغلب جميع أفراد الجمتمع صغاراً كانوا أم كباراً ، وهذه الآثار السيئة قد تمتد إلى سنين طويلة ، على حسب مدة الخلاف و الشقاق الحاصل بين الأخوة المسلمين ، فهل يعي المجتمع المسلم عموماً ، ومثيرو الفتنة خصوصاً ، هـذه الآثـار المـدمرة ، فيحرصوا كل الحرص على اجتناب الفتنة ومقدماتها ، أم أنهم في غيهم سادرون ، وفي الضلالة سائرون ، لا يتعلمون من ماضيهم ما يفيدهم في حاضرهم، بل تمر الكوارث بالأمة المسلمة فلا تأخذ منها العبر و الـدروس ، و التخطيط لمستقبلً مشرق ولا كننا في الأعم الأغلب ننسى الآيات و النذر التي مـرت علينـا في قـديم الزمن وحديثه ، فكم خسرنا من أبنائنا و أموالنا في صراعات لم نجن منها إلا الخزي و العار و الضعف و الشماتة من الأعداء ، وقبل ذلك كله خسرنا تطبيق أوامر شرعنا ، التي تأمرنا بالمحافظة على أنفسنا ، وأموالنا وتحذرنا من المساس بهذه الثوابت ، وتتوعد المخالف باللعنة و الغضب والعذاب كل على حسب ما ينتهـك من حقوق إخوانه فهل يصغي المخالفون للأوامر و النواهي الشرعية ، لهذه السلبيات الناتجة عن سوء في التصرف فيسعون في تحصين أنفسهم من هذه المخالفات أم إنهم إذا كبرت عندهم المشكلة صاحوا وناحوا ، وطارت عقولهم في كل مكان يبحثون عن حل لمشكلتهم ، التي تخاذلوا عن وأدها في مهدها ، فلما أن شبت واشتد عودها ، وأضرمت نارها ، وأكلت الأخضر واليابس وأزهقت الأرواح البريئة ، بحثوا عن علاجها بعد فوات الأوان، فخسروا كثيراً ، ولم يشفوا كامل الشفاء ، بل بقوا في غيهم طوال دهرهم ، وذلك أن الفتن إنما يعرف ما فيها من الشر إذا أدبرت ، فأما إذا أقبلت فإنها تـزين ويظـن أن فيهـا خـيراً ، فـإذا ذاق

الناس ما فيها من الشر والمرارة والبلاء ، صار ذلك مبينا لهم مضرتها وواعظا لهم أن يعودوا في مثلها ... ومن استقرأ أحوال الفتن التي تجري بين المسلمين تبين له أنه ما دخل فيها أحد فحمد عاقبة دخوله ، لما يحصل له من الضرر في دينه ودنياه ولهذا كانت من باب المنهى عنه والإمساك عنها من المأمور به الذي قال الله فيه : ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ سُحُنَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ مَ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ سُحُنَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ مَ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ ﴿ فَلَي اللهِ فَه اللهُ فَهُ اللهُ اللهُ فَهُ اللهُ اللهُ فَهُ اللهُ اللهُ اللهُ فَلَا اللهُ فَهُ اللهُ اللهُ لَهُ اللهُ اللهُ فَلَا اللهُ فَهُ اللهُ اللهُ

فليعلم المسلم: إن ما يخلف الاقتتال بين المسلمين من الآثار النفسية والاجتماعية فوق ما يتصوره الإنسان ، فأثاره المدمرة كثيرة وسوف نتعرض لأهم الآثار السيئة التي تترتب على قتال الفتنة .

# فأولاً: الآثار النفسية على أفراد المجتمع:

إن الأمراض النفسية التي يخلفها الصراع بين أفراد الأمة المسلمة أمراضاً خطيرة على المدى البعيد والقريب ، فكم تهدر من الطاقات الفكرية والجسمية والمالية ، وتورث التخلف عند كثير من أبناء الأمة ، فالقلق والهم والخوف والكرب والقنوط والوهن والإحباط واليأس والحزن إلى غير ذلك من الأمراض التي تثقل كاهل المجتمع بجميع طبقاته ، غالبها ناتج عن فقدان الأمن النفسي عند الإنسان ، فكم انتشر الاكتئاب النفسي بين أفراد الأمة كباراً وصغاراً بسبب فقدان الأمن المنسية والأمن فلم المنسية تزداد يوماً بعد يوم كلما كثرت الاضطرابات الأمنية في المجتمعات الإسلامية .

وقال ابن القيم: "وينبغي أن يـوقى الطفـل كـل أمـر يفزعـه مـن الأصـوات الشديدة الشنيعة والمناظر الفظيعة والحركات المزعجة فإن ذلـك ربمـا أدى إلى فسـاد

سورة النور ، الآية رقم ( ٦٣) .

<sup>(</sup>٢) منهاج السنة ٤ / ٤٠٩-٤١ .

قوته العاقلة لضعفها ، فلا ينتفع بها بعد كبره ، فإذا عرض له عارض من ذلك فينبغى المبادرة إلى تلافيه بضده (١).

## ثانيا ً: الآثار الاجتماعية التي تصاب بها الأمة:

أثار الاقتتال بين أفراد الأمة آثار مدمرة مهلكة في الأعم الأغلب فمن الآثار الإجتماعية السيئة التي تنشأ مع الخلاف والشقاق:

أ - انتشار المعاصي بجميع أنواعها ، مثل الجهل والشرك والبدع والإلحاد والفواحش والسرقات ، والإجرام بجميع أنواعه ، فكم عانت المجتمعات من هذه العلل الخطيرة ، التي نبتت وشبت واشتد عودها بين أمواج الفتن التي تدمر المجتمع.

ب - ومن الآثار المدمرة التي يسببها الاقتتال الفقر ، قرين الكفر ، الذي استعاذ منه النبي صلى الله عليه وسلم بقوله " اللهم إني أعوذ بك من الفقر والكفر "(٢).

فكم خلف الفقر من المصائب التي من أكبرها الجهل والمرض اللذين يسوقان الأمة إلى حتفها رغم أنفها إن لم يتداركها ربها .

ج - ومن الآثار التي تحرق المجتمعات ، وتفرق الجماعات، وتزرع المخالفات تلك الأمراض التي ما أصُيب بها مجتمع ألا وحكم عليه أنه مجتمع فاشل بجميع المقاييس ، إن لم تدركه رحمة الله وعنايته و فضله ، و من هذه الأمراض العظيمة ، مرض التنازع ، والتباغض ، والتحاسد ، والانتقام ، والبغي والحقد ، والخيانة ،

<sup>(</sup>١) تحفة المودود بأحكام المولود ، لابن القيم ص ( ١٤١) .

<sup>(</sup>۲) أخرجه النسائي ، كتاب الاستعادة ، باب : الاستعادة من الفقر ٤ / ٢٦٢ ، وأخرجه في السنن الكبرى ١ / ٢٠٠، وأحمد ٥ / ٣٦ ، وابن خزيمة في صحيحه ١ / ٣٦٧ ، وقال الحاكم ١ / ٣٥٠ هذا حديث صحيح على شرط مسلم ، ووافقه الذهبي، صحيح سنن النسائي ٣ / ١١١١ ح رقم ( ٥٠٤٨ ) .

والعدوان ، والعنف ، والغلو، والغدر، إلى غير ذلك من العلل التي تصاحب وتصادق دعاة الفتنة والاقتتال ، فهل يعي هذه الحقائق أصحاب الحل والعقد من عقلاء الأمة و مفكريها ، أهل العلم والدعوة والتربية والتعليم والأعلام، وغيرهم ممن لهم تأثير على المجتمعات ، أن يتقوا الله عز و جل ببيان الحق و فضح الباطل وفق منهج الله سبحانه وتعالى ، وأن يربوا الأجيال على اتباع الأدلة من الكتاب والسنة الصحيحة ، فإنهما بتوفيق الله كفيلان بحل جميع المشاكل التي تعاني منها الأمة الإسلامية اليوم .

وليعلم الجميع ويفقهوا قول رسول الله عَلَيْهِ " من سن في الإسلام سُنة حسنه فعمل بها بعده كتب له مثل أجر من عمل بها ولا ينقص من أجورهم شئ ، ومن سن في الإسلام سنة سيئة فعمل بها بعده كتب عليه مثل وزر من عمل بها ولا ينقص من أوزارهم شئ " (١).

وعـــن أبـــي هريـــرة رضـــي الله عنـــه قـــال: قـــال: رســـول الله ﷺ ، " من دعا إلى هدى كان له من الأجر مثل أجور من تبعه لا ينقص ذلك من أجورهم شيئاً ، ومن دعا إلى ضلالة كان عليه من الآثم مثل آثام من تبعه لا ينقص ذلك من آثامهم شيئاً (٢).

هذه النصوص ترغب وترهب كلاً من الدعاة الخير و دعاة الشر ، ترغب أهل الخير إلى الأقدام لنشر الخير ، وترهبهم من التثاقل و التباطؤ عن كف يد الشر أن تعبث بعقول الناس ،كما أن فيها ترغيب لأهل الشر بالكف عن أفعالهم ، وإبدالها بالأفعال الخيرة ، وترهيبهم من سوء عاقبتهم ومنقلبهم في الدنيا والآخرة .

فعلى الجميع أن يقف و يخلوا مع نفسه و يحاسبها محاسبة دقيقة على كل فعل

 <sup>(</sup>۱) مسلم بشرح النووي ، كتاب العلم ، باب من سن سنة حسنة أو سيئة ومن دعا إلى هدى أو ضلالة
 ۸ / ۲۲۲-۲۲۲ ح رقم ( ۲۱۷۱-۲۷۷) .

 <sup>(</sup>۲) مسلم بشرح النووي ، كتاب العلم ، باب من سن سنة حسنة أو سيئة ومن دعا إلى هدى أو ضلالة
 ۸ / ۲۲۲-۲۲۲ ح رقم ( ۲۰۱۷-۲۷۷) .

أو قول صدر منها ، وخصوصا الأفعال والأقوال التي لها مساس بحياة عامة الناس، ويتذكر ويتفكر ويتدبر قول الحق سبحانه : ﴿ مَّا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴿ مَّا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴿ مَّا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ

وقىال جل و علا: ﴿ وَلَا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ، عِلْمُ ۚ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُوَادَ كُلُّ أُوْلَتِهِكَ كَانَ عَنْهُ مَشْعُولاً ﴿ اللَّهِ ﴾ (٢).

وعـــن أبـــي هريـــرة رضـــي الله عنـــه قـــال : قـــال رســـول الله ﷺ: "من كان يؤمن بالله و اليوم الآخر فليقل خيرا ً أو ليصمت " (٣).

وعن أبي هريرة عن النبي ﷺ قال : " إن العبد ليتكلم بالكلمة من رضوان الله لا يلقي لها بالاً يرفعه الله كها درجات ، وإن العبد ليتكلم بالكلمة من سخط الله لا يلقي لها بالاً يهوي بها في جهنم " (٤).

هذه النصوص تحذر من إطلاق الأقوال أو الأفعال من غير تبين وتثبت ونظيرا إلى ما تؤول إليه عواقب الأمور، لأن مصائب الأمة وكوارثها ناشئة عن تصرف لم يضبط بالضوابط الشرعية، فهل نعي هذه الحقيقة ؟

و لكن أخيراً "إذا أصيبت الأمة بكارثة من كوارث الزمان ووجد فيها من يتألم لتلك الكارثة و يهتز لها ، فذلك دليل قوي على حيوية الأمة ورشدها ومقياس

سورة ق، الآية رقم (١٨).

<sup>(</sup>۲) سورة الإسراء، الآية رقم ( ٣٦).

<sup>(</sup>٣) البخاري مع الفتح ، كتاب الرقاق ، باب حفظ اللسان ، ومن كان يؤمن بالله و اليوم الآخر فليقل خيرا أو ليصمت ، وقوله تعالى ﴿ ما يلفظ من قول إلى لديه رقيب عتيد ﴾ ١١ / ٣٠٨- ح رقم ( ٦٤٧٥ ) ، ومسلم ١ / ١٨ ح رقم ( ٤٧) .

<sup>(</sup>٤) البخاري مع الفتح ، كتاب الرقاق ، باب حفظ اللسان ، ومن كان يؤمن بالله و اليوم الآخر فليقل خيرا أو ليصمت ، وقوله تعالى ﴿ ما يلفظ من قول إلى لديه رقيب عتيد ﴾ ١١ / ٣٠٨- ح رقم ( ٦٤٧٨) .

صحيح لتقدمها ونهوضها ، وهي بـذلك تقـيم لأصـدقائها و خصـومها الـبراهين القاطعة على أنها خليقة بحريتها ، جديرة بأن تتبوأ مكانتها بين الأمم الحرة .

أما إذا كانت الأمة غافلة عن واجبها نحوا المجمع لا يفكر أفرادها إلا فيما حولها ولا تنظر جماعاتها إلا إلى محيطها الخاص فهي أمة غبية ليست خليقة بالاحترام ولا جديرة بما تصبوا إليه من حرية "(١).

<sup>(</sup>١) آثار الأمام محمد البشير الإبراهيمي ٢ / ١٨٧ .

### المبحث الثابي

### نتائج فتال الفتنة

### المطلب الأول : تمزيق وإضعاف وحدة الأمة

كل أمة من الأمم تسعى إلى اجتماع كلمتها وتجتنب ما يكون سبباً في تفرقها و تمزقها وضعفها ، لأن الأمم تعرف فوائد الاجتماع ومخاطر التفرق لأنها التوحيد التي إلهها واحد ودينها واحد ونبيها واحد ،أولى من غيرها بالاتحاد والإئتلاف ، لأن شرعها يوجب عليها الاجتماع ، ويحرم عليها الافتراق .

أمة الإسلام تقوى وتسود وتنتصر على أعدائها ، إذا هي اجتمعت على كتاب ربها وسنة نبيها على وفق فهم السلف الصالح من الصحابة والتابعين لهم بإحسان لكن إن كان فهمها على وفق المذاهب أو الأحزاب أو الفرق أو الجماعات والتعصب لها ، وتقديم أقوالها على الكتاب و السنة فإن ذلك يؤدي في الأعم الأغلب إلى التمزق والضعف ، فعلى الآمة المسلمة أن تربي أبناءها على اتباع الدليل الشرعي ، كما تربى عليه الرعيل الأول من خيار هذه الأمة في القرون الثلاثة الأولى ، التي أمتدحها النبي على الله النبي المقولة " خير الناس قرين ثم السنين يلوهم ثم الذين يلوهم .... الحديث "(١).

فالقرون الأولى هم القدوة المثالية لمن يأتي بعدهم فهم السلف الصالح، الذين فهموا الكتاب و السنة كمال الفهم وأقاموا "دين الله كما يجب أن يقام واستقاموا على طريقه أتم استقامة ، وكانوا يقفون عند نصوصه من الكتاب والسنة لا يتعدونها ولا يتأولونها بالتأويل ، وكانت أدواتهم لفهم القرآن ، روح القرآن وبيان السنة ، ودلالة اللغة والاعتبارات الدينية العامة ، ومن وراء ذلك فطرة

<sup>(</sup>۱) البخاري مع الفتح ، كتاب الشهادات ، باب لا يشهد على شـهادة جـور إذا أشـهد ٥/ ٢٥٩)-ح رقم ( ٢٦٥٢) ، ومسلم ٨/ ٨٤ ح رقم ( ٢٥٣٣ ) .

سليمة وذوق متمكن ونظر سديد ، وإخلاص غير مدخول ، واستبراء للدين قد بلغ من نفوسهم غايته ، وعزوف عن فتنة الرأي ، وفتنة التأويل، أدبهم قوله تعالى: ﴿ فَإِن تَنَنزَعْتُمْ فِي ﴿ أَنْ أَقِيمُواْ ٱلدِّينَ وَلَا تَتَفَرَّقُواْ فِيهِ ﴾ (١). وقوله سبحانه و تعالى: ﴿ فَإِن تَنَنزَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ ﴾ (٢).

فكانوا أحرص الناس على وفاق وكانوا كلما طاف بهم طائف الخلاف في مسألة دينية بادروه بالرد إلى كتاب الله و إلى سنة رسوله على فانحسم الداء وانجابت الحيرة ، وكان العلماء هم المرجع الأعلى للعامة في كل ما يحزبها من شؤون دينها يرجعون إليهم بلا عصبية و يصدرون عن رأيهم بلا عصبية ، وكان العلماء يمثلون الاستخلاف الديني والوراثة النبوية ، تمام التمثيل ، يقودون الأمة بالحق إلى الحق ، ويأمرون بالمعروف ، وينهون عن المنكر ، ولا تأخذهم في الله لومة لائم " (٣).

فإذا كانت الأمة بجميع فئاتها رجالا ونساء كبارا وصغارا مأمورة بالتوحيد والاتحاد ، منهية عن التفرق ، و الشقاق فكل ما يؤدي إلى تمزق وحدتها و إضعاف كيانها فهوا محرم بنص الكتاب و السنة .

والأدلة على ذلك كثيرة جدا ، منها على سبيل المثال :

قوله تعالى : ﴿ وَلَقَدْ صَدَقَكُمُ ٱللَّهُ وَعَدَهُ ٓ إِذْ تَحُسُّونَهُم بِإِذْبِهِ ۚ حَتَّى إِذَا فَشِلْتُمْ وَتَنَزَعْتُمْ فِي ٱلْأَمْرِ وَعَصَيْتُم مِّنْ بَعْدِ مَآ أَرَىٰكُم مَّا تُحِبُّونَ مَنصُم مَّن فَشِلْتُمْ وَتَنَزَعْتُمْ فِي ٱلْأَمْرِ وَعَصَيْتُم مِّنْ بَعْدِ مَآ أَرَىٰكُم مَّا تُحِبُّونَ مِنكُم مَّن يُرِيدُ ٱلْآخِرَةَ ثُمَّ صَرَفَكُمْ عَنْهُمْ لِيَبْتَلِيكُمْ وَلَقَدْ عَفَا يُرِيدُ ٱلدُّنْيَا وَمِنكُمْ مَّن يُرِيدُ ٱلْآخِرَةَ ثُمُّ صَرَفَكُمْ عَنْهُمْ لِيَبْتَلِيكُمْ وَلَقَدْ عَفَا عَنكُمْ وَاللَّهُ ذُو فَضْلٍ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ \* (\*).

<sup>(</sup>١) سورة الشورى ، الآية رقم (١٣).

<sup>(</sup>٢) سورة النساء ، الآية رقم (٥٩).

<sup>(</sup>٣) آثار الإمام محمد البشير الإبراهيمي ١ / ٦٣ – ١٦٤ .

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران ، الآية رقم ( ١٥٢ ) .

وقال جل من قائل: ﴿ وَأَطِيعُواْ آللَّهَ وَرَسُولَهُ، وَلَا تَنَازَعُواْ فَتَفْشَلُواْ وَتَذْهَبَ رِيحُكُمْ ۗ وَآصْبِرُواْ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلصَّبِرِينَ ۞ ﴿ (١).

وقال جل ثنائه : ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ نَزَّلَ ٱلْكِتَنَبَ بِٱلْحَقِّ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ ٱلْحَتَلَ الْحَتَنَب بِٱلْحَقِّ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ ٱلْحَتَنَب لَغِي شِقَاقٍ بَعِيدِ ﴿ ﴿ ﴾ (٢).

وإن من أشد ما يمزق وحدة الأمة و يضعف كيانها هو الاقتتال بين أفرادها ، وإثارة الفتن بين أبنائها .

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال ، الآية رقم (٤٦).

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة ، الآية رقم ( ١٧٦) .

### المطلب الثابي

### ظهور الفرق والأحزاب المتصارعة

كان الناس قبل ظهور الإسلام متفرقين ، مختلفين ، يقتل القوي منهم الضعيف كما قال النبي ﷺ: "يا معشر الأنصار ألم أجدكم ضلالا فهداكم الله بي وعالة فأغناكم الله بي ومتفرقين فجمعكم الله بي ... "(١).

عن عائشة رضي الله عنها قالت: كان يوم بعاث (٢) يومًا قدمه الله لرسوله عنها فقدمه الله ﴿ وقد افترق ملأهم وقتلت سرواتهم (٣) ، وجرحوا فقدمه الله لرسوله صلى الله عليه وسلم في دخولهم في الإسلام (١).

فكان لا يوجد دين يوحد بينهم بل يتحدون "على سلاسل النسب، ومحيط الوطن، وصبغة اللون، ونوع الحرفة والصناعة ووحدة اللغة، وكانت في جزيرة العرب تقوم على النظام القبلي والعصبية القبلية في حاضرتهم و باديتهم وذلك في إطار وحدة الدم ولحمة النسب "(٥).

فلما بعث النبي ﷺ، بالدين الحق دين الاجتماع والتوحد والإخاء والمواساة دعا الناس إلى رحم الإسلام، وأخوة الإيمان، وكلمة التقوى، وتعددت لذلك النداءات، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم

<sup>(</sup>۱) البخاري مع الفتح ، كتاب المغازي ، بساب غزوة الطائف ۸ / ٤٧ ح رقم ( ٤٣٣٠) . ومسلم ٤ / ١٥٧ ح رقم ( ١٠٦١) .

 <sup>(</sup>۲) بعاث موضع في نواح المدينة كانت بهي وقائع بين الأوس و الخزرج في الجاهلية . معجم البلـدان
 ۱/ ۳۵۰ .

<sup>(</sup>٣) سرو اتهم أي : خيارهم و شرفائهم . انظر : فتح الباري- ٧ / ١١١ .

<sup>(</sup>٤) البخاري مع الفتح، كتاب مناقب الأنصار، باب مناقب الأنصار ٧ / ١١٠ ح رقم ( ٣٧٧٧ ).

<sup>(</sup>٥) بكر أبو زيد ، حكم الانتماء إلى الفرق والأحزاب والجماعـات الإســــلامية . ط . الثانيــة الـــــدمام السعودية ، دار ابن الجوزي ١٤١٠ ، ص (١٩) .

مِّن نَّفْسِ وَ حِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيرًا وَنِسَآءً ۚ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِي تَسَاَّءَلُونَ بِهِۦ وَٱلْأَرْحَامَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ۞ ﴾ (١).

وقال تعالى : ﴿ شَرَعَ لَكُم مِّنَ ٱلدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ عَنُوحًا ... ﴾ إلى قوله : ﴿ أَنْ أَقِيهُواْ ٱلدِّينَ وَلَا تَتَفَرَّقُواْ فِيهِ ۚ كَبُرَ عَلَى ٱلْمُشْرِكِينَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ ۚ ﴾ (٢).

"ثم دعا رسول الله على بالنقلة إلى وحدة الدولة الإسلامية تحت لواء الإسلام ، عليه يعقد الولاء و البراء ، وتحت سلطة شرعية عامة واحدة ، ذات شوكة ومنعة ، تُعقد لها البيعة ، ويدان لها بالسمع والطاعة ، فلا يجوز لمسلم أن يبيت ليلته إلا وفي رقبته البيعة لها وعليه ، ذابت تلك الروابط ، وتصدعت العصبية القبلية ، وسد النبي ، على المنافذ الموصلة إليها وبقي الرابط الوثيق ، لواء التوحيد ، فعليه يُعقد الولاء والبراء ، والتعاون و الإخاء ،ولهذا لما قال أحد الصحابة - رضي الله عنهم وهم في غزوة بني المصطلق : يا للمهاجرين ! وقال الآخر : يا للأنصار! فسمع بهم النبي يلى ثم قال: أبدعوا الجاهلية وأنا بين أظهركم ؟ دعوها فإنها منتنة (٣).

وهكذا ، كلما بدا مظهر من مظاهر التحزب و العصبية ، كبته النبي على الله على على الإسلام ، لحق بالرفيق الأعلى ، ولاحزبية ، ولا طائفية ، كل مسلم يحتضن كل الإسلام ، ويحتضن جميع المسلمين "(٤).

فلم تزل الأمة المسلمة على هذا المنهج ، محافظة على كيانها ، وتلاحمها ، رغم مرورها ببعض الفتن ، حتى جاءت الفتن الكبرى الفتن التي لبست لباس الدين، والتي على رأسها مقتل الخليفة الراشد ، عثمان بن عفان رضي الله عنه ،

<sup>(</sup>١) سورة النساء ، الآية رقم (١) .

<sup>(</sup>۲) سورة الشورى ، الآية رقم (۱۳) .

 <sup>(</sup>۳) أخرج البخاري مع الفتح قريبا من هذا الفظ في كتاب المناقب باب ما ينهى من دعـوى الجاهليـة
 ۲/ ۶۵۲ ح رقم ( ۳۵۱۸) ، ومسلم ۸ / ۱۳۷ ح رقم ( ۲۵۸۶) .

<sup>(</sup>٤) حكم الانتماء إلى الفرق والأحزاب والجماعات الإسلامية، للشيخ: بكر أبو زيد ص (٢٠).

قتل على يد جماعة ترفع شعار نصرة الدين والحماس له ، تزعم أنها تُجاهد لنصرة الدين ، وما أعظم الفتن إذا جاءت متسربلة بسربال الدين ، فأصحابها يستميتون لنصرتها والدفاع عنها ، يحسبون أنهم على شئ !! .

وظلت الفتن تتابع يرقق بعضها بعضا ، فوقعت معركة الجمل ، وصفين ، ثم مقتل الخليفة على بن أبي طالب ، رضي الله عنه ، ففي هذه الأجواء المليئة بالخلاف والإقتتال بين المسلمين ظهرت الفرق والأحزاب المتصارعة كالخوارج والشيعة .

ثم ما تتابع بعدهما من بقية الفرق والأحزاب إلى عصرنا هذا كلها بسبب الخلاف والشقاق ، فهل نعي هذه الحقائق الثابتة ، ويستشعر كل واحد مسئوليته تجاه دينه ومجتمعه ، فيكون أداة إصلاح وجمع ، بدل أن يكون أداة إفساد وتفرقة وآلة عمار بدلاً من أن يكون آلة هدم .

فالشريعة حذرت وانذرت من سوء التفرق والخلاف ، لانهما منبع كل شر وباب كل فتنة ، وأعظم أبواب التفرق هو الذي يؤدي إلى القتال بين الأخوة المسلمين ، فإنه إذا فتح هذا الباب ولج منه الشيطان وأعوانه ، وكل ما تتصوره ومالا تتصوره من المنكرات والمكروهات ، فإذا أسودت القلوب بداء التفرق ونطقت الألسنة بالخصام والشقاق وسالت الأيدي بالدماء ، فقد تم سقي المجتمع ، ليثمر الفرق والأحزاب ، وبئست الثمرة ، إذا كانت هذه الثمار المرة التي أثمرها القتال وكان حصادها الأرواح التي حرم الله قتلها إلا بالحق أفلا يصحو من غرسها من رقاده و غفلته أم أنه في غيه ولهوه وسوء أمره غارق ؟ أفلا يرجع دعاة الفتنة إلى النور والحقيقة والتعقل والتفكير ، وتقديم مصلحة الأمة على المصالح الشخصية والحزبية الضيقة .

وأخيرا ً من علامات نبوته ﷺ أنه أشار إلى ما سيحدث بين الأمة كما في

الحديث الصحيح ، وهذا دليل على أن قتال الفتنة سبب رئيس لظهور الفرق.

فعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: "تكون في أمتي فرقتان ، فتخرج من بينهما مارقة يلي قتالهم أولاهم بالحق" (١).

فهذا الحديث من أكبر الأدلة على أن القتال بين المسلمين يسبب خروج الفرق الضالة ، فإن هذه الفرقة خرجت بعد القتال الحاصل بين علي ومعاوية رضي الله عنهما يوضح ذلك قول الراوي أبي سعيد الخدري رضي الله عنه لما ذكر حديث الخوارج وصفاتهم وخروجهم على علي رضي الله عنه قال: " فأشهد أني سمعت هذا الحديث من رسول الله على وأشهد أن علي بن أبي طالب قاتلهم وأنا معه فأمر بذلك الرجل فالتمس فأتي به حتى نظرت إليه على نعت النبي على الذي نعته "(١).

وقد رجح جمع من أهل العلم ، أن ظهور الفرق والأحزاب يكون غالبا ً بعـ د المعارك التي تقع بين المسلمين ، وأقوالهم في هذا ظاهرة :

١ - قال البربهاري (٣): "فلما قتل عثمان رضي الله عنه ، جاء الاختلاف والبدع وصار الناس أحزابا وصاروا فرقا (٤).

٢ - قال ابن تيمية رحمه الله: " وهاتان الطائفتان الخصوارج (٥)،

<sup>(</sup>١) مسلم بشرح النووي ، كتاب الزكاة ، باب ذكر الخوارج وصفاتهم ٤ / ١٦٨ ح ( ١٠٦٥) .

 <sup>(</sup>۲) البخاري مع الفتح ، كتاب المناقب ، باب علامات النبوة في الإسلام ٦ / ٦١٨ ) ح (٣٦١٠) ،
 ومسلم ٤ / ١٦٥ ح رقم ( ١٠٦٤) .

<sup>(</sup>٣) أبو محمد الحسن بن علي بن خلف البربهاري ، الفقيه وكان قوالاً للحق داعية إلى الأثر ، توفي في رجب سنة ثمان وعشرين وثلاث مئة . السير ١٥ / ٩٠ .

<sup>(</sup>٤) الحسن بن علي البربهاري ، ط . الثانية، الرياض ، السعودية ، تحقيق ، حالـ الردادي ، دار السلف ، ١٤١٨ ، ص ( ٩٥) .

<sup>(</sup>٥) الخوارج: كل من خرج على الإمام الحق الذي اتفقت الجماعة عليه يسمى خارجياً ،سواء كان الخروج في أيام الصحابة على الأثمة الراشدون ، أو كان بعدهم على التابعين بإحسان ، والأثمة في كل زمان . الملل و الحل ١/ ٩١ ، والفرق بين الفرق ، ص ( ٧٨) ، والفصل في الملل والأهواء والنحل ، ٣/ ١١١ .

والشيعة (۱) حدثوا بعد مقتل عثمان ، وكان المسلمون في خلافة أبي بكر وعمر وصدرا من خلافة عثمان في السنة الأولى من ولايته متنقين لاتنازع بينهم، شم حدث في أواخر خلافة عثمان أمورا أوجبت نوعاً من التفرق ، وقام قوم من أهل الفتنة و الظلم ، فقتلوا عثمان ، فتفرق المسلمون بعد مقتل عثمان ، ولما اقتتل المسلمون بصفين واتفقوا على تحكيم حكمين خرجت الخوارج على أمير المؤمنين علي بن أبي طالب رضي الله عنه وفارقوه ، وفارقوا جماعة المسلمين إلى مكان يقال له حروراء (۲)(۲).

٣ - قال غالب بن علي عواجي - بعد أن ذكر الخلاف في نشأة الشيعة - : ولعل الراجح من تلك الأقوال هو القول الثالث - أي بعد معركة صفين حين انشقت الخوارج وتحزبوا في النهروان (١) ، ثم ظهر في مقابلهم أتباع وأنصار علي حيث بدأت فكرة التشيع تشتد شيئا شيئا فشيئا (٥).

<sup>(</sup>۱) الشيعة : هم الذين شايعوا علياً رضي الله عنه على الخصوص وقالوا بإمامته وخلافته : نصاً ووصيا إما جلياً وإما خفيا واعتقدوا أن الإمامة لا تخرج من أولاده وإن خرجت فبظلم يكون من غيره أو بتقية من عنده ، وقالوا : ليست الإمامة قضية مصلحية تنباط باختيار العامة وينتصب الإمام بنصبهم، بل هي قضية أصولية، وهي ركن الدين، لا يجوز المرسل عليهم السلام إغفاله وإهماله، ولا تفويضه إلى العامة وإرساله الملل و المحل ١ / ١١٧ ، والفصل في الملل والأهواء و النجل ٣ / ١١٧ .

<sup>(</sup>٢) حروراء قرية بضاهر الكوفة وقيل موضع على ميلين منها نزل به الخوارج . معجم البلدان ٢٨٣/٢ .

<sup>(</sup>٣) مجموع فتاوى ابن تيمية ١٣/ ٣٢.

<sup>(</sup>٤) النهروان : كوره واسعة بين بغداد وواسط من الجانب الشرقي حدها الأعلى متصل ببغداد وفيها عدة بلاد متوسطة وكان بها وقعه لأمير المؤمنين علي بن أبي طالب رضي الله عنه مع الخوارج . معجم البلدان ٥ / ٣٧٥ .

<sup>(</sup>٥) د . غالب بن علي عواجي ، فرق معاصرة ، ط . الرابعة ، دمنهــور، مصــر ، دار لينه ، ١٤٢٠– ١ / ١٧٣– ١٧٤ .

#### المطلب الثالث

#### ضياع الحقوق وسفك الدماء

عند وقوع الفتن مما لا شك فيه أن قتال الفتنة يسبب ضياع الحقوق وسفك الدماء بين الناس ، فكم ضاع من حق واستبيحت من دماء عند وقوع الفتن ، لأن الناس في العصور المتأخرة غالبا أنهم إذا اختلفوا تفرقوا ، وإذا تفرقوا اقتتلوا ، وإذا اقتتلوا انتهكوا الحقوق وسفكوا الدماء بغير حق ، لبعدهم عن التعليم والتربية الشرعية ، وما الأحداث التي نعيشها ونعاصرها الآن في الجزائر و غيرها من البلدان الإسلامية عنا ببعيد، فإنها لما اشتعلت فيها نار الفتنة بين تلك الشعوب أهلكت الحرث والنسل ، فكم خلفت من القتلى والمعوقين ، وكم دمرت من الأموال والمساكن والمزارع ، وغير ذلك من الممتلكات الخاصة والعامة ، بسبب فتنة لم تجن منها تلك الحكومات والشعوب إلا الفقر، والتخلف ، والجهل في الدين ، والخسارة في الدنيا والآخرة ، وبئست الثمرة المجنية من هذه الفتن .

وقد أخبر النبي على الله الله الله عنه الحقوق وتسفك الدماء ، وهذا من معجزاته على فعن أبي هريرة رضي الله عنه قال : قال رسول الله على الناس يفي الله على الناس يوم لا يدري القاتل فيم قتل ولا المقتول فيم قتل ، فقيل : كيف يكون ذلك ؟ قال : الهرج ! القاتل والمقتول في النار (۱).

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم بشرح النووي ، كتاب الفتن وأشراط الساعة ، باب لاتقوم الساعة حتى يمر الرجل بقبر الرجل فيتمنى... ٩ / ٣٥ – ح ٢٩٠٨ .



## الفصل الخامس

# وسائل دفع قتال الفتنة

ويشتمل على مبحثين:

المبحث الأول: وسائل دفع قتال الفتنة قبل وقوعه.

المبحث الثاني: وسائل وقف قتال الفتنة بعد وقوع.







## المبحث الأول

## وسائل دفع قتال الفتنة قبل وقوعه

## المطلب الأول: الحرص على جمع كلمة المسلمين

اجتماع الأمة المسلمة ، يقلل من وقوع الفتن بينها ، وخصوصاً في هذا العصر الذي كثرت فيه أسباب الفتن ، وتجمعت أمم الكفر ، ورصت صفوفها لحرب الإسلام وسعت جاهدة لتفريق كلمة المسلمين .

ولم يقتصر اجتماعهم على حرب الإسلام والتفريق بين أبنائه على الناحية الإجتماعية بل شمل جميع الجوانب العسكرية والاقتصادية، إلى آخر الاجتماعات، التي يرجون من ورائها المحافظة على وحدتهم دينياً و عسكرياً واقتصادياً مع سعيهم إلى تفريق كل أمة لا تنضوي تحت لوائهم وأنظمتهم.

قال عز وجل: ﴿ وَلَن تَرْضَىٰ عَنكَ ٱلْيَهُودُ وَلَا ٱلنَّصَارَىٰ حَتَّىٰ تَتَّبِعَ مِلَّهُمْ ۗ قُلْ إِنَّ هُدَىٰ ٱللَّهِ هُوَ ٱلْهُدَىٰ ۗ وَلَبِنِ ٱتَّبَعْتَ أَهْوَآءَهُم بَعْدَ ٱلَّذِى جَآءَكَ مِنَ ٱلْعِلْمِ مَا لَكَ مِنَ ٱللَّهِ مِن وَلِيّ وَلَا نَصِيرٍ ﴿ اللّٰهِ مَا لَكَ مِنَ ٱللَّهِ مِن وَلِيّ وَلَا نَصِيرٍ ﴿ اللّٰهِ مَا لَكَ مِنَ ٱللَّهِ مِن وَلِيّ وَلَا نَصِيرٍ ﴾ (١) .

فإذا كانت أمم الكفر تسعى بكل جهدها إلى الاجتماع و الاتحاد و التعاون بينها مع اختلاف أديانهم وثقافاتهم وأعراقهم ، وغير ذلك من الأمور التي تفرق بينهم ، ومع هذا يجتمعون غالباً على مصالحهم المشتركة، ومن أكبر مصالحهم تفريق وحدة المسلمين والاستيلاء على الخيرات التي اختص الله بها هذه الأمة .

فهم يجتمعون على الباطل ، والأمة المسلمة لا تجتمع على الحق ، مع أن إلهها واحد ودينها واحد ورسولها واحد ، وهي أمة واحدة ، كما قـــال الله عز وجـل :

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ، الآية رقم (١٢٠).

# ﴿ وَإِنَّ هَنذِهِ - أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَآتَقُونِ ﴿ ﴾ (١) .

فإذا كانت هذه صفاتهم ومع ذلك يجتمعون على الباطل من أجل مصالحهم ، فكيف بالمسلمين الذين أمروا بالاجتماع على الحق ووعدوا بالنصر والتمكين قال سبحانه: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ رُسُلاً إِلَىٰ قَوْمِهِمْ فَجَآءُوهُم بِٱلْبَيْنَاتِ فَٱنتَقَمْنَا مِنَ ٱلّذِينَ أَجْرَمُوا أَوَكَانَ حَقًا عَلَيْنَا نَصْرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَهُ مَنِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ وَمَنِينَ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُل

وقال جل جلاله: ﴿ وَأَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَا تَنَزَعُواْ فَتَفْشَلُواْ وَتَذْهَبَ رَبِحُكُرُ ۗ وَٱصْبِرُواْ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلصَّبِرِينَ ۞ ﴿ (١) .

فهذه فوائد جمع الكلمة بين الأخوة المؤمنة ، صبر ونصر وسعادة و تمكين في الأرض ، لنشر الخير و العدل بين البشرية .

أما الأدلة على وجوب جمع الكلمة بين المؤمنين فكثيرة جداً منها ، قوله تعالى: ﴿ وَٱعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ ٱللّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُواْ ۚ وَٱذْكُرُواْ نِعْمَتَ ٱللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنتُمْ أَعْدَآءً فَأَلَفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ ۚ إِخْوَانًا وَكُنتُمْ عَلَىٰ شَفَا حُفْرَةٍ كُنتُمْ أَعْدَآءً فَأَلَفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ ۚ إِخْوَانًا وَكُنتُمْ عَلَىٰ شَفَا حُفْرَةٍ

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون ، الآية رقم (٥٢).

<sup>(</sup>٢) سورة الحشر ، الآية رقم (١٤).

<sup>(</sup>٣) سورة الروم ، الآية رقم (٤٧) .

<sup>(</sup>٤) سورة الأنفال ، الآية رقم (٤٦) .

مِّنَ ٱلنَّارِ فَأَنقَذَكُم مِّنْهَا أَكَذَ لِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ ءَايَئتِهِ لَعَأَكُمْ تَهْتَدُونَ ﴿ ﴿ (١) .

"وهذا الأصل العظيم وهو الاعتصام بحبل الله جميعـا وأن لا يُتفـرق هـو مـن أعظم أصول الدين ومما عظمت وصية الله تعالى به في كتابه "(٢).

"وهذه الأخوة المعتصمة بحبل الله نعمة يمتن الله به على الجماعة المسلمة الأولى، وهي نعمة يهبها الله لمن يحبهم من عباده دائماً ، وهو هنا يذكرهم هذه النعمة ، يذكرهم كيف كانوا في الجاهلية أعداء ، وما كان أعدى من الأوس والخزرج في المدينة أحد ، وهما الحيان العربيان في يشرب (٣) ، يجاورهما اليهود الذين كانوا يوقدون حول هذه العداوة وينفخون في نارها حتى تأكل روابط الحيين جميعاً ، ومن ثم تجد يهود مجالها الصالح الذي لا تعمل إلا فيه ، ولا تعيش إلا معه ، فألف الله بين قلوب الحيين من العرب بالإسلام ، وما كان إلا الإسلام وحده يجمع هذه القلوب المتنافرة، وما كان إلا حبل الله الذي يعتصم به الجميع فيصبحون بنعمة الله إخواناً ،وما يمكن أن يجمع القلوب إلا أخوة في الله ، تصغر إلى جانبها الأحقاد التاريخية ، والثارات القبلية والأطماع الشخصية والرايات العنصرية ، ويجتمع الصف تحت لواء الله الكبير المتعال "(٤).

وأما الأدلة من السنة على وجوب الاجتماع فكثيرة منها على سبيل المثال :

ا حن أبي هُريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ إن الله يرضى لكم ثلاثاً ، ويكره لكم ثلاثاً ، فيرضى لكم : أن تعبدوه ولا تُشركوا به شيئاً ، وأن تعتصموا

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران ، الآية رقم (١٠٣) .

<sup>(</sup>۲) الفتاوی ج۲۲ ص ۳۵۹ .

<sup>(</sup>٣) يثرب مدينة رسول الله ﷺ، سميت بذلك لأن أول من سكنها عنا. التفرق : يثرب بن قانية ، فلما نزلها النبي ﷺ سماها طيبة وطابة كراهية لتثريب . معجم البلدان ٥/ ٤٩٣ .

<sup>(</sup>٤) سيد قطب ، في ظلال القرآن ، ١ / ٤٣٦ .

بحبل الله جميعاً ، ولا تفرقوا ، ويكره لكم : قيل وقال ، وكثرة السؤال ، وإضاعة المال " (١٠).

فأما "الاعتصام بحبل (٢) الله فهو التمسك بعهده وهو اتباع كتابه العزيز وحدوده ، والتأدب بآدابه ، وأما قوله ﷺ: "ولا تفرقوا " فهو أمر بلزوم جماعة المسلمين وتألف بعضهم ببعض ، وهذه إحدى قواعد الإسلام (٣) .

٢ - وعن حذيفة بن اليمان (١) رضي الله عنه (في حديث طويـل) أن النبي قال له " تلزم جماعة المسلمين وإمامهم ... " (٥) .

٣ – وعن أبي موسى رضي الله عنه أراه عن النبي ﷺ قال : " رأيت في رؤياي أبي هززت سيفاً فانقطع صدره فإذا هو ما أصيب من المؤمنين يوم أحد ، ثم هززته أخرى فعاد أحسن ما كان فإذا هو ما جاء الله به من الفتح ، واجتماع المؤمنين " (٦) .

فهذه النصوص وغيرها تدل دلالة واضحة على وجوب اجتماع المسلمين على الحق الذي جاءهم من عند الله .

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم بشرح النووي ، كتاب الأقضية ، باب النهي عن كثرة المسائل من غير حاجة والنهي عن منع وهات وهو الامتناع من أداء حق لزمه أو طلب مالا يستحقه ٦ ص (١٠) ح رقم (١٧١٥) .

<sup>(</sup>٢) والحبل يطلق على العهد ، وعلى الأمان وعلى الوصلة ، وعلى السبب ، وأصله من استعمال العرب الحبل في مثل هذه الأمور لاستمساكهم بالحبل عند شدائد أمورهم ويوصلون بها المتفرق فاستعير أسم الحبل لهذه الأمور .

<sup>(</sup>٣) شرح النووي على مسلم ٦/ ١١.

<sup>(</sup>٤) حذيفة بن يمان العبسي من كبار الصحابة روى عن النبي صلى الله عليه وسلم ، كثيراً صاحب سر رسول الله صلى الله عليه وسلم استعمله عمر على المدائن فلم يزل بها حتى مات بعد قتل عثمان وذلك في سنة ست وثلاثين .الإصابة ١/ ٣٢٣، والسير ٢/ ٣٦١ .

<sup>(</sup>٥) البخاري مع الفتح ، كتاب الفتن ، باب كيف الأمر إذا لم تكن جماعة ١٣ / ٧٠٨٤ ، ومسلم ٦ / ٢٣٦ ح رقم (١٨٤٧) .

<sup>(</sup>٦) البخاري مع الفتح ، كتاب التعبير ، باب إذا هز سيفًا في المنام ١٢/ ٤٢٦ ح رقم (٧٠٤١) ، ومسلم ٨/ ٣١ ح رقم ( ٢٢٧٢) .

وكذلك مما يدل على أن الأمة مأمورة بالاجتماع أن غالب ، الأوامر الشرعية ، مشرعت جماعة ، مثل الصلاة والصوم والحج والجهاد إلى غير ذلك من شرائع الدين التي شرع فيها الاجتماع حتى بعد الوفاة تكون قبور المسلمين مجتمعة في مكان واحد فالاجتماع في حياة المسلمين مطلب أساسي ، لأنه يقرب من اجتماع القلوب وصفائها وإذا اجتمعت القلوب وصفت من داء التفرق والقتال اجتمعت الكلمة و انتصرت الأمة .

### المطلب الثابي

### ترسيخ الأخوة الإيمانية

من أكبر الوسائل لدفع قتال الفتنة قبل وقوعه تثبيت وتقوية الروابط الإيمانية بين الأخوة المسلمين في مشارق الأرض ومغاربها ، فإن المسلم إذا استشعر هذه الروابط الأخوية كما أمرت بها الشريعة الإسلامية فلا يتصور منه أن يحمل سلاحاً في وجه أخيه المسلم الذي أمر الله عز وجل ورسوله على بإكرامه واحترامه وتقديره وأثبت الأخوة له وحرم الاعتداء عليه ، فتقوية رابطة الإيمان هي التي الفت بين الناس في أول عصر البعثة حيث إن الناس كانوا متفرقين متنازعين مقتتلين فلما أن جاء الله سبحانه بالإسلام جمع هذه القلوب المشتتة تحت لواء الإسلام العادل في أحكامه وتشريعاته ، ومن تشريعاته ترسيخ الأخوة الإسلامية فالله عز وجل في كتابه العظيم ذكر أخوة الدين في سبعة مواضع حتى يستشعر كل مسلم بهذه الأخوة ، فلا يحصل منه اعتداء على أخيه المسلم :

٢ - و ذكر بالأخوة الدينية في الكلام على القصاص في القتل وطلب العفو من أولياء المقتول عن القاتل ، وأبرز فيها الأخوة الإسلامية ، لعل اولياء المقتول تلين قلوبهم فتمن على القاتل بالعفو عنه ، فقال جل وعلا : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِصَاصُ فِي ٱلْقَتْلَى ۗ ٱلْحُرُ بِٱلْحُرُ وَٱلْعَبْدُ بِٱلْعَبْدِ وَٱلْأُنثَىٰ بِٱلْأُنثَىٰ أَلْكُرُ اللهَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِصَاصُ فِي ٱلْقَتْلَى ۗ ٱلْحُرُ بِٱلْحُرُ وَٱلْعَبْدُ بِٱلْعَبْدِ وَٱلْأُنثَىٰ بِٱلْأُنثَىٰ أَلْكُرُ اللهَ عَلَيْكُمُ الْقَصَاصُ فِي ٱلْقَتْلَى ۗ ٱلْحُرُ اللهَ اللهَ عَلَيْكُمُ اللهَ عَلَيْكُمُ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ ال

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات ، الآية رقم (١٢).

فَمَنْ عُفِى لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَى مُ فَآتِبَاعُ بِٱلْمَعْرُوفِ وَأَدَآءٌ إِلَيْهِ بِإِحْسَنٍ ۗ ذَالِكَ فَمَن عُفِى لَهُ مِن رَّبِكُمْ وَرَحْمَةٌ ۖ فَمَنِ ٱعْتَدَىٰ بَعْدَ ذَالِكَ فَلَهُ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴿ ﴿ (١) .

٥ - وذكر الله جل وعلى ، بالأخوة بعد توبة الكفار ودخولهم الإسلام فإنهم بذلك تتحقق لهم الأخوة فقال سبحانه : ﴿ فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتَوُاْ ٱلزَّكُوةَ فَإِخْوَانُكُمْ فِي ٱلدِّينِ ۚ وَنُفَصِّلُ ٱلْأَيَنتِ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ۞ ﴾ (٤) .

آ - و ذكر الله سبحانه وتعالى بالأخوة في مقام دعوة الأبناء إلى آبائهم ، فإن لم نعرف الآباء فندعوهم بالأخوة الإيمانية ، فقال جل ذكره : ﴿ اَدْعُوهُمْ لِأَبَابِهِمْ هُوَ أَقْسَطُ عِندَ اللّهِ ۚ فَإِن لَمْ تَعْلَمُواْ ءَابَآءَهُمْ فَإِخْوَانُكُمْ فِي الدِّينِ وَمَوَالِيكُمْ وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ خُنَاحٌ فِيمَآ أَخْطَأْتُم بِهِ وَلَكِن مَّا تَعَمَّدَتْ قُلُوبُكُمْ وَكَانَ وَكَانَ

سورة البقرة ، الآية رقم ( ۱۷۸ ) .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة ، الآية رقم (٢٢٠).

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران ، الآية رقم (١٠٣).

 <sup>(</sup>٤) سورة التوبة ، الآية رقم (١١).

## ٱللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا ۞ ﴿ (١).

٧ - وذكر الله جل وعلا بالأخوة في الصلح بين المقتتلين من المسلمين حتى نندفع بقوة إلى الإصلاح بينهم لأنهم إخواننا فقال تقدس اسمه: ﴿ إِنَّمَا اللَّهُ وَبُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ ۚ وَٱتَّقُواْ اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ (٢).

فالله سبحانه وتعالى ذكره ، يذكرنا في هذه المواطن الكثيرة المختلفة بالأخوة الإيمانية حتى يثبتها ويرسخها بيننا ، فلا تطغى عليها الأمور الثانوية التي تعكر صفوا الحبة والإخاء والتآلف بين المؤمنين ، فهل نعي هذه الحقائق فنسعى إلى تقوية الروابط الإسلامية على الروابط القبلية والطائفية والمذهبية والحزبية ؟

أما ذكر الأخوة في السنة فقد ورد في مواضع كثيرة ، لأن النبي ﷺ، كان يذكر بالأخوة في مقامات شتى ، يُذكر بها عند المدح وعند الأمر وعند النهي وغير ذلك ، حتى إن المسلم أول ما يستشعر في هذه المقامات الأخوة الدينية :

١ - عن المقداد بن معد يكرب (١) رضى الله عنه قال : قال رسول الله ﷺ:

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب، الآية رقم (٥).

<sup>(</sup>٢) سورة الحجرات ، الآية رقم (١٠) .

<sup>(</sup>٣) سورة الحشر ، الآية رقم (١٠) .

<sup>(</sup>٤) المقداد بن معد يكرب بـن عمــرو بـن يزيــد بـن معـــد يكــرب ، صـحب الــنبي على ورواء عنــه أحاديث، نزل الشام ومات سنة سبع وثمانين على الصحيح وله أحدا وتسعون سنة . الإصابة ٣/ ١٣٤ ، التقريب ص ( ٤٧٦ ) .

إذا أحب أحدكم أخاه فليخبره أنه يحبه "(١).

٢ - عن عروة رضي الله عنه: أن النبي ﷺ، خطب عائشة إلى أبي بكر فقال له أبو بكر: إنا أخوك ، فقال له : أنت أخى في دين الله وكتابه ، وهي لي حلال "(٢).

٣ - عن أبي ذر رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال لـه: "لا تحقــرن مــن المعروف شيئاً ، ولو أن تلقى أخاك بوجه طلق" (٣) .

٤ - عن أبي الدرداء (١٤) رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال : "من رد عن عرض أخيه رد الله عن وجهه النار يوم القيامة " (٥) .

عن أبي هريرة رضي الله عنه عن رسول الله ﷺ قال : " المــؤمن مــرآة المؤمن أخو المؤمن ، يكف عليه ضيعته ويحوطه من ورائه " (٦) .

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود ، كتاب الأدب ، باب أخبار الرجل بمحبته إليه ، ص ( ۷۷۳) ح رقم ( ٥١٢٥)، وأخرجه الترمذي ، ص ( ٥٣٣) ح رقم ( ٢٣٩٢) وقال : حديث حسن صحيح غريب ، وأحمد ٤/ ١٣٠٠ ، وابن حبان في صحيحه ٢/ ٣٣٣، وقال الألباني في صحيح سنن أبو داود : حديث صحيح ٣/ ٥٩٥ ح رقم ( ٤٢٧٣) .

<sup>(</sup> ۲) البخاري مع الفتح - كتاب النكاح-باب تزويج الصغار من الكبار - ۹/ ۱۲۳ - ح رقم ( ۲) . ( ۵۰۸۱ ) .

<sup>(</sup>٤) أبو الدرداء عويمر الأنصاري الخزرجي ، أسلم يوم بدر وشهد أحدٌ ، مات في آخر خلافة عثمـان وقيل عاشا بعد ذلك ، أخرج له الجماعة ، الإصابة ج (٣) ص (٤٦) التقريب ص (٣٧٠) .

<sup>( 0)</sup> جامع الترمذي - أبواب البر و الصلة ، باب ما جاء في الـذب عن المسلم ص ( ٤٤٠) ح رقم ( ١٩٣١) وقال هذا حديث حسن وأخرجه أحمد- ( ٤٤٩ ، و الغوي في شرح السنة - ١٠٦ / ١٠٦ ، وصححه الألباني في صحيح سنن الترمذي ٢/ ١/١ ح رقم ( ١٥٧٥) .

<sup>(</sup>٦) سنن أبي داود - كتاب الأدب - باب في النصيحة - ص (٧٤٤) ح رقم ( ٤٩١٨) وأخرجه البخاري في الأدب المفرد - ص (٩٠) ح رقم ( ٢٣٩) والجامع في الحديث لأبن وهب - ١/ ٣٤٢ . قال العراقي في تخريج الأحياء : حس - ١/ ٤٧٩ ، وصححه الألباني في صحيح سنن أبو داود ٣/ ٩٢٩ ح رقم (٤١١٠) .

#### المطلب الثالث

#### التحذير من دعاة الفتنة

الحذر: هو التحرز والتيقظ، أو احتراز عن مخيف (١).

فالشرع حذرنا من الفتن ومن دعاتها والإصغاء إليهم أو مشاركتهم بقول أو فعل أو رضى وسكوت عن فعلهم ، فكل من ركن إلى دعاة الفتنة فيلحقه إشم المشاركة بحسبه ، فيجب الحذر من دعاة الفتن والتحذير منهم ، والنصوص الدالة على ذلك في الكتاب والسنة واضحة وضوح الشمس في رابعة النهار ، ولا تخفى إلا على من أعمى الله بصيرته وقاده هواه إلى ما يهوى : ﴿ أَرَءَيْتَ مَنِ آتَخَذَ إِلَاهَهُ وَكِيلاً عَلَيْهِ وَكِيلاً عَلَيْهِ وَكِيلاً عَلَيْهِ وَكِيلاً الله بعن الله بعن على من أعمى الله بعن أنه بعن أنه بعن الله بعن الله بعن الله بعن الله بعن الله بعن اله بعن الله بعن الهوى الله بعن اله بعن الله بعن ا

لكن من وفقه الله وأعانه وأنار بصيرته فحذر مما حذره منه دينه ، يهدي إلى صراط مستقيم باتباعه الأدلة التي حذرته من الاستماع أو الجلوس أو الرضى بأصحاب الفتنة ، فأول الأدلة من الكتاب في التحذير من دعاة الفتنة :

قال سبحانه : ﴿ وَٱتَّقُواْ فِتْنَةً لَا تُصِيبَنَّ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنكُمْ خَاصَّةً وَٱعْلَمُواْ أَنْ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُو

وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ٱلَّذِينَ تَخُوضُونَ فِي ءَايَئِتِنَا فَأَعْرِضَ عَنْهُمْ حَتَّىٰ تَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ عَ وَإِمَّا يُنسِيَنَّكَ ٱلشَّيْطَانُ فَلَا تَقْعُدْ بَعْدَ ٱلذِّكْرَىٰ مَعَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّامِينَ ﴾ (1) .

<sup>(</sup>١) المقاييس في اللغة و المفردات للراغب مادة (حذرا).

<sup>(</sup>٢) سورة الفرقان، الآية رقم (٤٣).

<sup>(</sup>٣) سورة الأنفال ، الآية رقم ( ٢٥) .

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام ، الآية رقم ( ٦٨) .

قال سبحانه : ﴿ وَقَدْ نَزَّلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلْكِتَابِ أَنْ إِذَا سَمِعْتُمْ ءَايَاتِ ٱللَّهِ يُكُونُ مِهَا وَيُسْتَهْزَأُ بِهَا فَلَا تَقْعُدُواْ مَعَهُمْ حَتَّىٰ شَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ مَ ۚ إِنَّكُمْ إِذَا مِثْلُهُمْ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ جَامِعُ ٱلْمُنَافِقِينَ وَٱلْكَافِرِينَ فِي جَهَمٌ جَمِيعًا ﴿ ٥٠ .

وقال جل وعـلا : ﴿ وَلَا تَرْكَنُوٓاْ إِلَى ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ فَتَمَسَّكُمُ ٱلنَّارُ وَمَا لَكُم مِن دُونِ ٱللَّهِ مِنْ أُوْلِيَآءَ ثُمَّ لَا تُنصَرُونَ ۞ ﴾ (٢) .

قال الخطابي: "كان أبن عمر رضي الله عنه من أشد الصحابة حذراً من الوقوع في الفتن وأكثرهم تحذيراً للناس من الدخول فيها "(٢).

ثانياً: الأدلة من السنة في التحذير من دعاة الفتنة:

ا – عن أبي سعيد الخدري أنه قال: قال رسول الله ﷺ: " يُوشك أن يكون خير مال المسلم غنم يتبع بها شعف الجبال، ومواقع القطر، يفر بدينه من الفتن (١٠).

٢ - عن حذيفة رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله على يقول: "تعرض الفتن كالحصير عودا عودا "، فأي قلب أشربها نكت فيه نكتة سوداء ، وأي قلب أنكرها نكت فيه نكتة بيضاء ، حتى يصير على قلبين: على أبيض مثل الصفا فلا تضره فتنة ما دامت السموات والأرض ، والآخر أسود مرباداً كالكوز مجخياً ، لا يعرف معروفاً ولا ينكر منكراً ، إلا ما أشرب من هواه ".

قال أبو خالد (٥): فقلت لسعد (٦): يا أبا مالك ما أسود مرباداً ؟ فقال:

<sup>(</sup>١) سورة النساء ، الآية رقم (١٤٠).

<sup>(</sup>٢) سورة هود، الآية رقم (١١٣).

<sup>(</sup>٣) العزلة ص٢٠.

<sup>(</sup>٤) البخاري مع الفتح ، كتاب الإيمان ، باب من الدين الفرار من الفنن ١/ ٦٩ ح رقم (١٩).

<sup>(</sup> ٥) سليمان بن حيان الأزدي ، أبو خالد الأحمر الكوفي : صدوقٌ يخطئ . مات سنة مئة و تسعين أو قبلها ، وله بضع وسبعون ، اخرج له الجماعة . التقريب ص ( ١٩٠) السير ٩/ ١٩ .

<sup>(</sup> ٦) سعد بن طارق أبو مالك الأشجعي الكوفي : ثقة ، مـات في حـدود مئـة و أربعـين . أخـرج لـه مسلم والأربعة . التقريب ( ١٧١) السبر ٦ / ١٨٤ .

شدة البياض في سواد ، قال : قلت فما الكوز مُجخياً ؟ قال : منكوساً (١) .

٣ - عن عمران بن حصين (٢) رضي الله عنه ، يحدث قال : قال رسول الله عنه ، محدث الله عنه ، على عنه مومن فيتبعه مما يعث به من الشبهات ، أو لما يبعث به من الشبهات "(٣) .

٤ - عن عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما ، قال : بينما نحن حول رسول الله ﷺ ، إذ ذكر الفتنة ، فقال: " إذا رأيتم الناس قد مرجت عهودهم ، وخفت أماناهم وكانوا هكذا . وشبك بين أصابعه ، قال : فقمت إليه فقلت : كيف أفعل عند ذلك ! جعلني الله فداك ؟ قال : الزم بيتك ، واملك عليك لسانك، وخذ بما تعرف ودع ما تنكر، وعليك بأمر خاصة نفسك ودع عنك أمر العامة (١٤) .

٥ - عن ابن أبي مليكة (٥) قال: قالت أسماء (٦) عن النبي على قال: "أنا

<sup>(</sup> ۱) مسلم بشرح النووي ، كتاب الإيمان ، باب رفع الأمانة والإيمــان مــن بعـض القلــوب و عــرض الفتن على القلوب ١ / ١٧٠ ح رقم ( ٢٣١) وأصله في البخاري ٢ / ٨ ح رقم ( ٥٢٥) .

 <sup>(</sup> ۲) عمران بن حصين بن عبيد الخزاعي : أسلم عام خيبر ، كان من فضلاء الصحابة وفقهائهم ، وقد أعتزل الفتنة . مات سنة اثنتين أو ثلاث وخمسين . الإصابة ٣ / ٢٦ ، السير ٢ / ٥٠٨ .

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود ، كتاب الملاحم ، باب خروج الدجال ص ( ٦٥١) ح رقم ( ٤٣١٩) ، وأخرجه أحمد ٤ / ٤٣١ ، والبزار في مسنده ٩ / ٦٣ ، وقال الحاكم : حديث صحيح على شرط مسلم وسكت عنه الذهبي ٤ / ٥٣١ ، وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ٣ / ٤١٨ ح رقم ( ٣٦٢٩) .

<sup>(</sup>٤) سنن أبي داود ، كتاب الملاحم ، باب الأمر والنهي ، ص ( ٦٥٦) ح رقم ( ٤٣٤٣) ، وأخرجه أحمد ٢ / ٢١٢ ، والنسائي في الكبرى ٦ / ٥٩ ، وفي عمل اليوم والليلة ص ( ٨١) ح رقم ( ٢٠٥) وقال الحاكم : هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه ، وقال الذهبي : صحيح ٤/ ٢٨٢، وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ٣ / ٨١٩ - ح رقم (٣٦٤٩) .

<sup>(</sup>٥) عبد الله بن عبيد الله بن أبي مليكة بن جدعان التيمي المدني : أدرك ثلاثين من الصحابة : ثقة فقيه : مات سنة سبعة عشر ومئة ، أخرج له الجماعة .التقريب ص ( ٢٥٤) ، السير ٥ / ٨٨ .

<sup>(</sup>٦) أسماء بنت أبي بكر الصديق والدة عبد الله بن الزبير . أسلمت قديمًا بمكة من كبار الصحابة أخرج لها الجماعة : عاشت مئة سنة ماتت سنة ثلاث- أو أربع- وسبعين .

الإصابة ٤/ ٧، السير ٢/ ٢٨٧، التقريب ص ( ٦٦١) .

على حوضي أنتظر من يرد على ، فيؤخذ بناس من دوين أقول : أمتي فيقال : لا تدري، مشوا على القهقرى "

قال ابن أبي مليكة: اللهم إنا نعوذ بك أن نرجع على أعقابنا أو نُفتن (١).

٦ - عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: "ستكون فستن القاعد فيها خير من الساعي ، مسن القاعد فيها خير من القائم خير من الماشي ، والماشي فيها خير من الساعي ، مسن تشرف لها تستشرفه ، فمن وجد ملجأ أو معاذا ً فليعذ به " (٢) .

٨ - عن كرز الخزاعي (٣) رضي الله عنه قال : أتى النبي ﷺ أعرابي فقال يا رسول الله : هل لهذا الأمر من منتهى قال : نعم ، فمن أراد الله به خيراً من عجم أو عرب أدخله عليهم ، ثم تقع فتن كاظلل ، يعودون فيها أساود صبا يضرب بعضكم رقاب بعض ، وأفضل الناس يومئذ مؤمن معتزل في شعب من الشعاب ، يتقي ربه تبارك وتعالى ويدع الناس من شره (٤) .

قوله "أساور صبا "أساود يريد به جماعات وصباً ينصب بعضكم على بعض بالقتل أي لتعودن فيها أساود ، أي جماعات مختلفين ، وطوائف متنابذين صابئين إلى الفتنة .

<sup>(</sup>۱) البخاري مع الفتح ، كتاب الفتن ، باب ما جاء في قول الله تعـالى : ﴿ واتقوا فتنة لا تصيبن الذيـــن ظلموا منكـــم خاصـــة ﴾ ۱۳ / ۳ ح رقم ( ۷۰٤۸ ) ، ومسلم ۸ / ٥٥ ح رقــم (۲۲۹۳) .

<sup>(</sup>۲) البخاري مع الفتح ، كتاب الفتن ، باب تكون فتنة القاعد فيها خير من القائم 17 / 70 - 0 رقم (170 / 70 ) ، ومسلم <math>10 / 70 رقم (100 / 70 ) ، وبنحوه أخرجه الطيالسي 10 / 70 ، وعبد الرزاق في المصنف 11 / 70 ، و الحاكم وصححه 10 / 70 ، وقال الهيثمي رجاله رجال الصحيح 10 / 70 .

<sup>(</sup>٣) كرز بن علقمة بن هلال الخزاعي : أسلم يوم الفتح ، وعمرا طويل ، وعمي في آخر عمره ، وكان ممن جددا أنصاب الحرم في زمن معاوية رضي الله عنه . الإصابة ٣ / ٢٩٨ . انظر : تعجيل المنفعة ص ( ٣٥١) .

<sup>(</sup>٤) مسئد الأمام أحمد ٣ / ٧٧٤.

وقيل أيضا: الأساود الحيات إذا أراد أن ينهش ارتفع ثم أنصب على الملدوغ مثل به الذين يصبون إلى الفتنة أي يميلون إليها كأنه ينصب بسيف على رأس صاحبه كما تفعل الحية إذا ارتفعت فلسعت من فوق (١).

<sup>(</sup>١) انظر : لسان العرب ، والنهاية في غريب الحديث : مادة [ صبب وصبا وسود ] .

### المبحث الثابي

## وسائل وقف قتال الفتنة بعد وقوعه

### المطلب الأول: التحاكم إلى الكتاب و السنة

الله عز وجل خلق عباده لعبادته قبال تعبالي ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ وَهَ عَلَى الله علم منهجا ودستوراً ، ينظم حياتهم ويتحاكمون إليه عند وقوع الخلاف بينهم ، وجعل ذلك من أصول عقيدة المسلمين ، فكل فرد ملزم بالتسليم والرضى بأحكام الله ، لأنه سبحانه هو خالقهم والعالم بما يصلحهم، والذي يصلحهم هو شرعه الكامل لا شرع البشر الناقص ، فإذا كان الله سبحانه أو جدنا من أجل عبادته ، وعبادته هي اتباع شرعه والرضى بأحكامه في كل شيء قبال عز وجل : ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَحَدُواْ فِي أَنفُسِم خَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا ﴿ ) (١) .

"فلما نفى الإيمان حتى توجد هذه الغاية ، دل على أن هذه الغاية فرض على الناس ، فمن تركها كان من أهل الوعيد ، لم يكن قد أتى بالإيمان الواجب الذي وعد أهله بدخول الجنة بلا عذاب ، فإن الله إنما وعد بذلك من فعل ما أمر به ، وأما من فعل بعض الواجبات وترك بعضها ، فهو معرض للوعيد ، ومعلوم باتفاق المسلمين أنه يجب تحكيم الرسول صلى الله عليه وسلم في كل ما شجر بين الناس في أمر دينهم ودنياهم في أصول دينهم وفروعه ، وعليهم كلهم إذا حكم بشيء أن لا يجدوا في أنفسهم حرجاً مما حكم ويسلموا تسليما" "(").

<sup>(</sup>١) سورة الذاريات ، الآية رقم (٥٦).

<sup>(</sup>٢) سورة النساء ، الآية رقم ( ٦٥) .

<sup>(</sup>٣) أبن تيمية- الفتاوى- ٧ / ٣٧ ـ ٣٨ .

ا - عن العباس بن عبد المطلب (١) رضي الله عنه أنه سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: " ذاق طعم الإيمان: من رضي بالله رباً، وبالإسلام ديناً، وبمحمد رسولاً عليه في (٢).

٢ -- عــن ســعد بــن أبــي وقــاص عــن رســول الله ﷺ أنــه قــال :
 " من قال حين يسمع المؤذن أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأن محمدا عبــده ورسوله رضيت بالله ربا وبمحمد رسولا وبالإسلام دينا عفر له ذنبه (٣).

"وهذان الحديثان عليهما مدار مقامات الدين ، وإليهما ينتهي ، وقد تضمنا الرضى بربوبيته سبحانه والوهيته ، والرضى برسوله ، والانقياد له ، والرضى بدينه والتسليم له ، ومن اجتمعت له هذه الأربعة : فهو الصديق حقاً ، وهي سهلة بالدعوى واللسان، وهي من أصعب الأمور عند حقيقة الامتحان ، ولا سيما إذا جاء ما يخالف هوى النفس ومرادها من ذلك : تبين أن الرضى كان لسانه به ناطقاً ، فهو على لسانه لا على حاله ، وأما الرضى بنبيه رسولاً صلى الله عليه وسلم فيتضمن كمال الانقياد له ، والتسليم المطلق إليه ، بحيث يكون أولى به من نفسه ، فلا يتلقى الهدى إلا من مواقع كلماته ، ولا يحاكم إلا إليه ، ولا يحكم عليه غيره ، ولا يرضى بحكم غيره البتة ، لا في شيء من أسماء الرب وصفاته وأفعاله ، ولا في ولا يرضى بحكم غيره البتة ، لا في شيء من أسماء الرب وصفاته وأفعاله ، ولا في

<sup>(</sup> ۱) العباس بن عبد المطلب بن هاشم القرشي الهاشمي، عم رسول الله ﷺ، ولد قبل الرسول ﷺ بسنتين، أسلم ثم هاجر قبل الفتح، وشهد الفتح وثبت يـوم حـنين، مـات بالمدينـة سـنة اثنـتين وثلاثين . الإصابة ۲ / ۳۰ .

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم- بشرح النووي- كتباب الإيمان- بباب البدليل على أن من رضي ببالله ربا وبالإسلام دينا وبمحمد رسولا فهو مؤمن وإن ارتكب المعاصي الكبائر - ١/ ٢- حرقم (٥٦).

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم بشرح النووي كتاب الصلاة باب استجباب القول مثل قول المؤذن لمن سمعه ...) ٢ / ٨٦ ح رقم (٣٨٦).

شيء من أذواق حقائق الإيمان ومقاماته ، ولا في شيء من أخكام ظاهره وباطنه ، ولا يرضى في ذلك بحكم غيره ، ولا يرضى إلا بحكمه ، فإن عجز عنه كان تحكيمه غيره من باب غذاء المضطر إذا لم يجد ما يقيته إلا من الميتة والدم، وأحسن أحواله : أن يكون من باب التراب الذي إنما يتيمم به عند العجز عن استعمال الماء الطهور ، وأما الرضى بدينه : فإذا قال ، أو حكم ، أو أمر ، أو نهى : رضي كل الرضى ، ولم يبق في قلبه حرج من حكمه ، وسلم له تسليماً ، ولـو كـان مخالفا " لمـراد نفسـه أو هواها ، أو قول مُقلده وشيخه و طائفته "(۱) .

ويدخل في ذلك إذا وقع بين بعض المسلمين قتال وجب عليهم أن يتحاكموا إلى شرع الله ، ففيه المخرج من كل فتنه ، والأدلة على وجوب التحاكم إلى شرع الله كثيرة ومنها .

قول تعالى : ﴿ وَمَا آخْتَلَفْتُمْ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَحُكْمُهُ ۚ إِلَى ٱللَّهِ ۚ ذَٰ لِكُمُ ٱللَّهُ رَبِّى عَلَيْهِ تَوَكَّلُهُ وَإِلَى ٱللَّهِ ۚ ذَٰ لِكُمُ ٱللَّهُ رَبِّى عَلَيْهِ تَوَكَّلُتُ وَإِلَى اللَّهِ أُنِيبُ ﴾ (٢) .

وقال عز وجل: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا جَآءَكُمُ ٱلْمُؤْمِنَتُ مُهَاجِرَاتِ فَآمَتُحِنُوهُنَّ أَلْمُؤْمِنَتُ مُهَاجِرَاتِ فَآمَتُحِنُوهُنَّ أَلَّهُ أَعْلَمُ بِإِيمَانِهِنَّ فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَاتٍ فَلَا تَرْجِعُوهُنَّ إِلَى الْكُفَّارِ لَا هُنَّ حَلَّ هُمْ تَحِلُونَ هَلُنَّ وَءَاتُوهُم مَّآ أَنفَقُواْ وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ أَن تَنكِحُوهُنَّ إِذَا ءَاتَيْتُمُوهُنَّ أَجُورَهُنَّ وَلَا تُمْسِكُواْ بِعِصَمِ ٱلْكَوَافِر عَلَيْكُمْ أَن تَنكِحُوهُنَّ إِذَا ءَاتَيْتُمُوهُنَ أَجُورَهُنَّ وَلَا تُمْسِكُواْ بِعِصَمِ ٱلْكَوَافِر

<sup>(</sup>١) ابن القيم ، مدارج السالكين ، ص ( ١٧٩ - ١٨٠) .

<sup>(</sup>٢) سورة الشورى ، الآية رقم (١٠) .

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف ، الآية رقم (٤٠) .

وَسْعَلُواْ مَاۤ أَنفَقْتُمْ وَلْيَسْعَلُواْ مَاۤ أَنفَقُواٰ ۚ ذَالِكُمْ حُكُمُ ٱللَّهِ ۚ يَحۡكُمُ بَيۡنَكُمْ ۚ وَٱللَّهُ عَلِيمُ حَكِيمٌ ۞ (١).

وقال جل وعلا : ﴿ قُلْ إِنِي عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِن رَّبِي وَكَذَّ بْتُم بِهِ مَ مَا عِندِ فَ مَا تَسْتَعْجِلُونَ بِهِ أَ أَلْ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِن رَّبِي وَكَذَّ بُتُم بِهِ أَ مَا عِندِ فَ مَا تَسْتَعْجِلُونَ بِهِ أَ أَلْفَ صِلِينَ ﴾ (٢) .

وقال سبحانه: ﴿ ... أَلْيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَثْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِى وَرَضِيتُ لَكُمُ آلْإِسْلَمَ دِينًا فَ ... ﴾ (٣) .

# وأما الأدلة من السنة:

ا – عن أبي هريرة رضي الله عنه: أن رسول الله ﷺ قال: من أطاعني فقد أطاع الله ، ومن عصايي فقد عصى أميري فقد أطاعني ، ومن عصى أميري فقد عصايي (3).

٢ - عن أبي هريرة وزيد بن خالد (٥) ، رضي الله عنهما قالا : كنا عند النبي صلى الله عليه وسلم فقال: " لأ قضين بينكم بكتاب الله " (٦) .

٣ - عن أنس بن مالك : أنه سمع عمر ، الغد حين بايع المسلمون أبا بكر ،

<sup>(</sup>١) سورة الممتحنة ، الآية رقم (١٠).

<sup>(</sup> ٢) سورة الإنعام ، الآية رقم ( ٥٧) .

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة ، الآية رقم (٣).

<sup>(</sup>٤) البخاري مع الفتح ، كتاب الأحكام ، باب قول الله ﴿ أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولي الأمر منكم ﴾ النساء (٥٩)، ج (١١١) ص (١١١) ح رقم (٧١٣٧)، ومسلم ٦ / ٢٢٣ ح رقم (١٨٣٥).

<sup>(</sup>٥) البخاري مع الفتح ، كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة ، باب الإقتداء بسنن رسول الله ﷺ ١٣ / ٢٤٩ ح ( ١٦٩٧) . ومسلم مطولاً ٦ / ٢٠٥ ح رقم ( ١٦٩٧) .

<sup>(</sup>٦) زيد بن خالد الجهني صحابي مشهور شهد الحديبية وكان معه لواء جهينة يـوم الفـتح، مـات سـنة ثمان وستين أو ثمان وسبعين، بالكوفة وله خس وثمانون سنة ، خرج له الجماعة . الإصابة ٢/ ٢٧ ، التقريب ص ( ١٦٣) .

واستوى على منبر رسول الله ﷺ، تشهد قبل أبي بكر فقال: أما بعد ، فاختار الله لله لله الله يالية الله الذي عنده على الذي عندكم وهذا الكتاب الذي هدى الله به رسولكم ، فخذوا به تهتدوا لما هدى الله به رسوله (۱).

١ - وقال ابن عون (٢): ثلاث أحبهن لنفسي ولإخواني: هذه السنة أن يتعلموها ويسألوا عنها ، والقرآن أن يتفهموه ويسألوا عنه ، ويدعوا الناس إلا من خير (٣).

٢ - عن حذيفة رضي الله عنه قال: يا معشر القراء استقيموا ، فقد سبقتم سبقاً بعيداً ، فإن أخذتم يمينا وشمالا ، لقد ضللتم ضلالا بعيدا (٤) .

<sup>(</sup>١) البخاري مع الفتح ، كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة ، ١٣/ ٢٤٥ ح ( ٧٢٦٩) .

<sup>(</sup>٢) عبد الله بن عون بن أرطبان أبو عون البصري ثقة ثبت فاضل، مات سنة مئة و خمسين على الصحيح ، عاش خمسًا وثمانين سنة ، وتوفي بالبصرة ، أخرج له الجماعة . التقريب ص ( ٢٥٩) السر ٦ / ٣٦٤ .

<sup>(</sup> ٣) البخاري مع الفتح ، كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة ، باب الاقتداء بسنن رسول الله ﷺ ١٣/ ٢٤٨ معلقًا مجزومــــًا بـــه ووصـــله ابــن حجــر في تعليـــق التعليـــق ٥ / ٣١٩ ، وأخرجــه بنحــوه اللألكائيـــ١ / ٦٨ .

<sup>(</sup>٤) البخاري مع الفتح ، كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة ، باب الإقتداء بسنن رسول الله ﷺ ١٣ / ٢٥٠ ح رقم ( ٧٢٨٢) .

## المطلب الثابي

### إصلاح ذات البيسن

# الإصلاح لغة واصطلاحاً:

لغة: الصاد و اللام والحاء ، أصل واحد يدل على خلاف الفساد ، والصلح ، قطع النزاع ، والصلح ، تصالح القوم بينهم ، والإصلاح، نقيض الإفساد وأصلح بينهما أو ذات بينهما أو ما بينهما أزال ما بينهما من عداوة وشقاق، واستصلح نقيض استفسد (۱).

واصطلاحاً: معاقدة يرتفع بها النزاع بين الخصوم ، ويتوصل بها إلى الموافقة بين المختلفين (٢).

فالدين الإسلامي دين الكمال والفطرة و العدل، دين كامل من جميع الوجوه لا نقص فيه البتة ، فكل خير موجود في هذا الدين العظيم ومن هذا الخير الصلح بين الأخوة المقتتلين ففيه فضل عظيم عند الله عز وجل ، لأن فيه سعيا لحقن دماء المسلمين ، وإحياء لأنفس تتعرض للموت ، والله عز وجل يقول : ﴿ مِنْ أَجْلِ ذَالِكَ كَتَبْنَا عَلَىٰ بَنِي إِسْرَءِيلَ أَنَّهُ مَن قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسِ أَوْ فَسَادٍ فِي الْأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَنَّمَا أَحْيَا النَّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَانَّهَا أَحْيَا النَّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَنَّمَا أَحْيَا النَّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَنَّمَا أَحْيَا النَّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَنَّمَا أَحْيَا اللَّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَانَهُم بَعْدَ ذَالِكَ فِي الْأَرْضِ لَمُسْرِفُونَ فَيَالِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَيْ اللَّهُ اللَهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

<sup>(</sup>١) معجم مقاييس اللغة والمحيط في اللغة ، ولسان العرب ، والمعجم الوسيط ، والقاموس المحيط ، مادة صلح .

 <sup>(</sup>۲) تبيين الحقائق للزيلعي٥ / ۲۹، والدر المنتقى شرح الملتقى٢/ ٣٠٧، وروضة الطالبين ٤ / ١٩٣،
 ونهاية المحتاج ٤ / ٣٨٢ .

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة ، الآية رقم ( ٣٢) .

فمن سعى في الصلح بين الأخوة المقتتلين فقد سعى لأحياء أنفس كثيرة تتعرض للقتل بغير حق ، وكتاب الله العظيم و سنة رسوله الكريم على مليئان بالحث على الصلح وبيان فضله ، فعلى كل مسلم أن يسعى بجعل نصيب له من الفضل ، وأن يقتدي بالنبي على الله كان يسعى بالصلح بين أصحابه رضي الله عنهم .

فالسعي بالصلح واجب على كل مسلم يقدر عليه بقدر استطاعته حتى ولو بالدعاء أن يصلح الله بين قلوب المختلفين ، ويقرب القلوب بعضها من بعض ، حتى تزول الشحناء و البغضاء ، وتخلفها الحبة والإخاء ، وأما الأدلة فكثيرة ، منها :

١ - قول تعالى : ﴿ وَجَزَاوُا سَيِّئَةٍ سَيِّئَةٌ مِثْلُهَا ۖ فَمَنْ عَفَا وَأَصْلَحَ فَأَجْرُهُ وَعَلَى ٱللَّهِ ۚ إِنَّهُ لِللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ الل

٢ - وقال جل وعلا : ﴿ وَٱلَّذِينَ يُمَسِّكُونَ بِٱلْهَكَتِبِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ إِنَّا لَكُنْ يُمَسِّكُونَ بِٱلْهَكِينَ وَاللَّهُ السَّلَوٰةَ إِنَّا لَكُنْ يَعْمِينُ أَخْرَ ٱلْمُصْلِحِينَ ﴿ (٢) .
 لَا نُضِيعُ أَخْرَ ٱلْمُصْلِحِينَ ﴿ ﴿ (٢) .

٣ - وقال جل ثنائه: ﴿ وَلَا تَجْعَلُواْ آللَّهَ عُرْضَةً لِّأَيْمَانِكُمْ أَن تَبَرُّواْ
 وَتَتَّقُواْ وَتُصْلِحُواْ بَيْنَ آلنَّاسٍ وَآللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴿ ﴿ \* ).

٤ - وقال سبحانه: ﴿ لا خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِّن نَجْوَنهُمْ إِلَّا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصْلَيْحِ بَيْرَ لَ النَّاسِ ۚ وَمَن يَفْعَلْ ذَٰ لِكَ ٱبْتِغَآءَ مَرْضَاتِ ٱللَّهِ فَسَوْفَ نُؤْتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ۞ ﴾ (١).

سورة الشورى ، الآية رقم (٤٠) .

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف ، الآية رقم (١٧٠) .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة ، الآية رقم ( ٢٢٤) .

<sup>(</sup>٤) سورة النساء ، الآية رقم (١١٤) .

٥ - وقال سبحانه: ﴿ وَإِنِ آمْرَأَةٌ خَافَتْ مِنْ بَعْلِهَا نُشُوزًا أَوْ إِعْرَاضًا فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَ أَن يُصْلِحَا بَيْنَهُمَا صُلْحًا وَٱلصُّلْحُ خَيْرٌ وَأُحْضِرَتِ ٱلْأَنفُسُ ٱللَّهُ عَلَيْهُمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴿ اللَّهُ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴿ اللَّهُ ﴾ (١).
 ٱلشُّحَ وَإِن تُحْسِنُواْ وَتَتَّقُواْ فَإِنَ ٱللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴿ اللَّهُ ﴾ (١).

٦ - وقال تقدس اسمه : ﴿ وَإِن طَآبِفَتَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقْتَتَلُواْ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَهُمَا فَإِنْ بَغَتْ إِحْدَنْهُمَا عَلَى ٱلْأُخْرَىٰ فَقَاتِلُواْ ٱلَّتِى تَبْغِى حَتَّىٰ تَغِىٓ اَلْاَ أُمْرِ ٱللَّهِ ۚ فَإِن فَآءَتْ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَهُمَا بِٱلْعَدْلِ وَأَقْسِطُواْ أَإِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ ٱلْمُقْسِطِينَ ٱللَّهَ عَالَمُ تُرْحَمُونَ ﴾ (١) قَا إِنَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ تُرْحَمُونَ ﴾ (١) قَا إِنَّهُ اللَّهُ الْعَلَيْمُ تُرْحَمُونَ ﴾ (١) .

٧ - وقال عز وجل : ﴿ يَسْئَلُونَكَ عَنِ ٱلْأَنفَالِ ۖ قُلِ ٱلْأَنفَالُ لِلَّهِ وَٱلرَّسُولِ ۖ فَالَّالَهُ وَأَصْلِحُواْ اللَّهَ وَرَسُولَهُ ۚ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ (٣).
 فَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَأَصْلِحُواْ ذَاتَ بَيْنِكُمْ ۖ وَأَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ ٓ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ (٣).

# وأما الأدلة من السنة:

ا - عن أم كلثوم بنت عقبة رضي الله عنها (٤) قالت سمعت رسول الله عنها ولا أو يقول خيراً "(٥).

٢ - عن سهل بن سعد رضي الله عنه (٦): "أن أهل قباء اقتتلوا حتى ترامـوا

سورة النساء ، الآية رقم (١٢٨) .

<sup>(</sup>٢) سورة الحجرات ، الآية رقم ( ٩- ١٠ ) .

<sup>(</sup>٣) سورة الأنفال ، الآية رقم (١).

<sup>(</sup>٤) أم كلثوم بنت عقبة بن أبي مُعيط الأموية ، أسلمت قبديًا وبايعت وخرجت إلى المدينة ، وهي أخت عثمان لأمه ، ماتت في خلافة علي رضي الله عنهما . الإصابة ٤ / ٢٧٤ ، التقريب ص (٦٧٥) .

<sup>(</sup>٥) البخاري مع الفتح ، كتاب الصلح ، بـاب ليس الكاذب الذي يصـلح بـين النـاس ٥/ ٢٩٩ ح رقـم ( ٢٦٠٥) .

<sup>(</sup>٦) سهل بن سعد بن مالك بن خالد الأنصاري الساعدي، من مشاهير الصحابة ، مات النبي ﷺ وهو ابن خمسة عشر سنة وهو آخر من مات بالمدينة من الصحابة ، مات سنة إحدى وتسعين وقيل قبلها وقد جاوز المائة . الإصابة ٢ / ١٤٠ ، التقريب ص (١٩٨) .

بالحجارة ، فأخبر رسول الله ﷺ بذلك فقال : اذهبوا بنا نصلح بينهم (١).

٣- عن أبا بكرة رضي الله عنه قال: "رأيت رسول الله ﷺ على المنجر والحسن بن على إلى جنبه وهو يقبل على الناس مرة وعليه أخرى ويقول: إن ابني هذا سيد، ولعل الله أن يُصلح به بين فنتين عظيمتين من المسلمين "(١).

٤ - عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: "كل سُلامى من الناس عليه صدقة " (٣) .
 الناس عليه صدقة كل يوم تطلع فيه الشمس ، يعدل بين الناس سدقة " (٣) .

٥ - عن أبي الدرداء رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: "ألا أخبركم بأفضل من درجة الصيام والصلاة والصدقة؟ قالوا: بلى ، قال : صلاح ذات البين ، في الحالقة (٤).

٦ – عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال : "تفتح أبواب الجنة يوم الإثنين ويوم الخميس ، فيغفر لكل عبد لا يشرك بالله شيئاً إلا رجلا كانت بينه وبين أخيه شحناء ، فيقال : انظروا هذين حتى يصطلحا ، انظروا هذين حتى يصطلحا ، انظروا هذين حتى يصطلحا ، انظروا هذين حتى يصطلحا " (٥٠) .

<sup>(</sup>۱) البخاري مع الفتح ، كتاب الصلح ، باب قول الأمام لأصحابه : اذهبوا بنـا نصـلح ٥/ ٣٠٠ – ح رقـم ( ٢٦٩٣) ، ومسلم مطولاً ٢ / ١٤٥ – ح رقم ( ٤٢١) .

<sup>(</sup>٢) البخاري مع الفتح ، كتاب الصلح ، بأب قول النبي ﷺ للحسن بن علي رضي الله عنهما : ابـني هذا سيد ، ولعل الله أن يصلح به بين فئتين عظيمتين ٥ / ٣٠٧ ح رقم ( ٢٧٠٤) .

<sup>(</sup>٣) البخاري مع الفتح ، كتـاب الصلح ،باب فضل الإصلاح بين النـاس والعـدل بينهمـا ٥/ ٣٠٩ ح رقـم ( ٢٧٠٧) ، ومسلم مطولاً ٤/ ٩٤ ح رقم ( ١٠٠٩) .

<sup>(3)</sup> جامع الترمذي ، أبواب صفة القيامة والرقائق والورع ، باب (٥٦) ص (٥٥٦) ح رقم (٢٥٩) ، وقال هذا حديث صحيح ، وأخرجه أبو داود ص (٧٤٤) ح رقم (٤٩١٩) ، وأحمد ٦ / ٤٤٤ ، وابن حبان في صحيح ١١ / ٤٨٩ ، وقال في نصب الراية ٤ / ٣٥٥ : قال البزار : لا نعلمه يرواء بإسناد متصل أحسن من هذا وإسناده صحيح وصححه الألباني في صحيح سنن الترمذي ،باب (٢٠٣) ص (٣٠٧) - ح رقم (٢٠٣٧) .

<sup>(</sup>٥) صحيح مسلم بشرح النووي ، كتاب البر والصلة والأداب ، ٨ / ١٢٢ ح رقم ( ٢٥٦٥) .

"فالصلح الجائز بين المسلمين هو الذي يعتمد فيه رضى الله سبحانه ورضى الخصمين ، فهذا أعدل الصلح وأحقه ، وهو يعتمد العلم والعدل ، فيكون المصلح عالما "بالوقائع ، عارفا "بالواجب ، قاصدا "للعدل ، فدرجة هذا أفضل من درجه الصائم القائم " (١).

# ومن فوائد الإصلاح:

- ١ الإصلاح بين المؤمنين إذا تنازعوا واجب لابد هنه لتستقيم حياة المجتمع
   ويتجه نحو العمل المثمر .
- ٢ بالإصلاح تحل المودة محل القطيعة والمحبة محل الكراهية ولذا يستباح
   الكذب في سبيل تحقيقه .
  - ٣ الإصلاح بين الناس يغرس في النفوس فضيلة الحفو .
- ٤ الإصلاح منبعه النفوس السامية ، ولذا كان النبي على يخرج بنفسه و يسعى للإصلاح بين الناس .
  - ٥ اكتساب الحسنات و الثواب الجزيل من جراء الإصلاح بين الناس .
    - ٦ إصلاح ذات البين أفضل من نافلة الصيام والصلاة والصدقة.
      - ٧ يثمر المغفرة للمتخاصمين عند المصالحة .
- ٨ عدم الإصلاح يؤدي إلى استشراء الفساد وقسوة القلوب وضياع القيم الإنسانية الرفيعة .
  - ٩ الإصلاح بين الناس عهد أخذ على المسلمين (٢).

أعلام الموقعين ١ / ١٠٩ - ١١٠.

<sup>(</sup>٢) موسوعة نضرة النعيم في مكارم أخلاق الرسول الكريم ﷺ ، إعداد مجموعة من المختصين ، ط الأولى ، السعودية ، جدة ، دار الوسيلة ، ١٤١٨ ، ٢ / ٣٧٧ .

#### الغاتمسية

## في نهاية الرسالة توصلت إلى النتائج التالية :

- الدين الإسلامي عالج جميع المشاكل الحاصلة بين أفراد الأمة ، ومنها فتنة
   القتال ، لأنه الدين الكامل المهيمن على جميع الأديان والأنظمة .
- ٢ اتفقت الأديان على وجوب المحافظة على الضروريات الخمس ، وأنه لايمكن
   أن تستقيم الحياة إذا حصل إضرار بهذه الكليات، وهي الدين والنفس
   والعقل والعرض والمال .
- ٣ القتال عمداً و عدواناً جريمة كبرى توعد الله عليها بالنار والغضب واللعنة ،
   وعده النبي على من كبائر الذنوب .
- ٤ القتال في الفتنة أنواع منه الاقتتال بين الشعوب والفرق الإسلامية والقتال
   من أجل العصبية .
- ٥ الفتنة هي الإبتلاء والإختبار ، وهي أنواع : فتنة معنوية فكرية بالتضليل
   والتشكيك بالدين ، وفتنة حسية بالإرهاب والتعذيب .
- ٦ نماذج من قتال الفتنة بين المسلمين : نموذج من عصر الصحابة رضي الله عنهم ( الجمل و صفين ) ، ومن عصر التابعين ( فتنة ابن الأشعث ) ،
   ومن عصرنا الحاضر ( الجزائر ) .
- القتال في الفتنة غالباً يعتزله العلماء الراسخون في العلم ، ويحذرون الناس من المشاركة فيه ، لأنهم فهموا النصوص الشرعية التي حذرت من القتال في الفتنة .
- ٨ حالات قتال الفتنة : إما عدم ظهور المحق من المبطل أو القتال بين طائفتين
   مسلمتين وغياب الأمام وعدم وجود قيادة شرعية واضحة أو القتال في

طلب الملك.

- ٩ الدوافع إلى قتال الفتنة: شبهات دينية وأطماع دنيرية ومواقف شخصية،
   والأعداء لهم دور بارز في إثارة الفتن بين المسلمين.
- → الأدلة العامة و الخاصة التي تعظم حرمات المسلمين، والعقوبـات الكبيرة و الزاجرة على الذين يقتلون الناس بغير حق و ينتهكون الدماء المعصومة .
- ۱۱- تحريم الاختلاف والافتراق ووجوب الاجتماع والتالف والاعتصام بالكتاب و السنة .
- ١٢ يجب على كل مسلم عند وقوع القتال في الفتنة الإعتازال ، وتخذيل الناس والاشتغال بعبادة الله .
- ١٣ الفرق بين الصائل المأمور بدفعه وبين الدفع عند وقوع قتال الفتنة أو طلب السلطان فالأول : يجوز دفعه والثاني : يحرم دفعه ، لظهور الأدلة في ذلك .
- ١٤ قتال الفتنة يسبب انعدام الأمن وإثارة الرعب عند السلمين ويشغل الأمة عن الجهاد لإعلاء كلمة الله ويسبب الأمراض النفسية والاجتماعية على الفرد والمجتمع.
- ١٥ قتال الفتنة يسبب إضعاف الأمة وظهـور الفـرق وضـياع الحقـوق وسـفك
   الدماء .
  - ١٦ يجب الحرص على جمع الكلمة وتعميق الأخوة والحذر من دعاة الفتنة.
- ۱۷ التحاكم إلى شرع الله وإصلاح ذات البين يزيل فتنة القتال ويقوى الـروابط
   الإجماعية ويعزز الإخاء في الله تعالى .

## فهرس المسادر والمراجع

- ١ القرآن الكريم .
- ۲- آثار الإمام محمد البشير الإبراهيمي : أحمد طالب الإبراهيمي ، ط ، الأولى بـيروت ،
   لبنان ، دار الغرب الإسلامي، ۱۹۹۷م .
- ٣- أحداث وأحاديث فتنة الهرج: عبد العزيز صغير دخان، ط الأولى ١٤٢٤، الإمارات،
   الشارقة، مكتبة الصحابة.
- ٤- الأدب المفرد: للإمام البخاري محمد بن إسماعيل ، ت اللألباني ، ط الأولى ،
   ١٤١٩ السعودية ، الجبيل ، دار الصديق .
- واء الغليل في تخريج منار السبيل: محمد ناصر الدين الألباني ، ط الثانية ، ١٤ ، ٥،
   بيروت ، لبنان ، المكتب الإسلامي .
- ۲- الإشراف على مذاهب أهل العلم: محمد ابن إبراهيم بن المنذر، ت محمد نجيب، ط
   الأولى ، ١٤١٦، قطر، إدارة إحياء التراث الإسلامي.
- أعلام الحديث في شرح صحيح البخاري: أبو سليمان حمد بن محمد الخطابي ، تحقيق ودراسة محمد بن سعد آل سعود ، ط: الأولى ، ١٤ ، ٩ ، جامعة أم القرى ، مكة المكرمة ، المملكة العربية السعودية .
- 9- أعلام الحديث في شرح صحيح البخاري: أبو سليمان أحمد بن محمد الخطابي، ت محمد بن سعد آل سعود، ط الأولى ، ١٤، السعودية، مكة، جامعة أم القرى.
  - ١٠- أعلام الموقعين عن رب العالمين : ط (بدون) ، السعودية ، دار الباز .
  - ١١- الاستقامة: أحمد بن تيمية ، ت محمد رشاد سالم ، ط الثانية ، مؤسسة قرطبة .
- ۱۲ الاقتصاد في الاعتقاد : أبو حامد محمد الغزالي ، ط الأولى ، ۱٤۱٥ ، دمشق ، الحكمة لطباعة و النشر .
- ١٣ اقتضاء الصراط المستقيم لمخالفة أصحاب الجحيم: ابن تيميه ، أحمد بن عبد الحليم،

- تحقيق وتعليق :د ناصر العقل ، ط الأولى ، ت ١٤ ، ٤ ، السعودية .
- البحر الزخار المعروف بمسند البزار: أحمد بن عمرو البزار، ت محفوظ الرحمن زين الله
   ا ط الأولى ، ١٤١٤، السعودية ، المدينة المنورة ، مكتبة العلوم والحكم .
- ١٥ البداية والنهاية : إسماعيل بن كثير ، ط الرابعة ، ١٩٨٢ م ، بـيروت ، لبنـان ، مكتبـة
   المعارف .
- ١٦ تاريخ الأمم والملوك: محمد ابن جرير الطبري ، ط، الأولى ، (ت-١٤،٧) ،
   لبنان ، دار الكتب العلمية .
- ۱۷ تاریخ الإسلام ووفیات المشاهیر والأعلام: محمد بن أحمد الذهبي ، ت عمر عبد السلام
   ۱۵ مط الثانیة ، ۱۶ ، ۹ ، بیروت ، لبنان ، دار الکتاب العربی .
- ۱۸ التاريخ الكبير: إسماعيل بن إبراهيم البخاري ، ط ، ت (بدون) بيروت ، لبنان ،
   دار الكتب العلمية .
  - ١٩ تاريخ المدينة : عمر بن شبة النميري ، ت فهيم شلتوت ، ط ت ( بدون ) .
- ۲۰ تاریخ مدینة دمشق: علی بن الحسن بن هبة الله المعروف بابن عساكر ، ت عمر
   العمروی ، ط ( بدون ) ت ، ۱٤۱٦، بیروت ، لبنان ، دار الفكر .
- ٢٢ تحفة الأشراف بمعرفة الأطراف: يوسف المزي، ت: عبد الصمد شرف الدين و
   زهر الشاويش، ط الثالثة، ١٤، ٣، بيروت، لبنان، المكتب الإسلامي.
- ٣٣ تحفة المولود بأحكام المولود: للإمام شمس الدين محمد بن أبي بكر بن قيم الجوزية ،
   ت: بشير محمد عون ، ط الثالثة ، ١٤١٢، دمشق ، مكتبة دار البيان ، الطائف ، مكتبة المؤيد ،
- ٢٤ ترتيب القاموس الحيط على طريقة المصباح المنير وأساس البلاغة : الطاهر احمد الـزاوي
   ط ، الثانية عيسى البابى الحلبى وشركاه (بدون تاريخ) .
- ٢٥- الترغيب والترهيب من الحديث الشريف: عبد العظيم بن عبد القوي المنذري، تعيي الدين ديب وسمير أحمد ويوسف علي، ط الثانية، ١٤١٧، بيروت، لبنان، دار بن كثير.

- ۲۲- التعریفات: للجر جانی علی بن محمد، ط، الرابعة، حققه ابراهیم الأبیاری، لبنان
   بیروت، دار الکتاب العربی (۱٤۱۸).
- ۲۷ تغليق التعليق: أحمد بن على بن حجر ، ت سعيد بن عبـد الـرحمن القزقـي ، ١٤ ، ٥،
   بيروت لبنان ، المكتب الإسلامي .
  - ٢٨ تفسير القرآن العظيم : إسماعيل ابن كثير ، ط الثانية ، بيروت لبنان ، دار القلم ،
- ۲۹ التفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج : وهبة الزحيلي ، ط ، الأولى ، ١٤١٨ ،
   دمشق ، سورية ، دار الفكر .
- ۳۰ تقریب التهذیب: لابن حجر، أبو بكر الخلال أحمد بن محمد، كتاب السنة، ط،
   الثانیة، السعودیة، الریاض، دار الرایة، (۱٤۱٥)، تحقیق: عطیة بن عتیق الزهرانی.
- ٣١ تهذيب التهذيب: أحمد بن علي بن حجر العسقلاني ، ط الأولى ، (١٣٢٧) ، الهند دائرة المعارف .
- ٣٢- تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان : عبـد الـرحمن السـعدي ، ط ، السادسـة ،
   بيروت لبنان ، موسسة الرسالة ت (١٤١٧) .
- ٣٣- جامع البيان عن تأويل أي القرآن : محمد بن جريـر الطـبري ، ط (بـدون) ، بـيروت ، البنان، دار الفكر ١٤ ، ٥ [ ج ، ٢ ص ١٩٤ ] .
- ٣٤- جامع الترمذي : محمد بن عسى ، ت عادل مرشد ، ط الأولى ، ١٤٢٢ ، دار الإعلام، الأردن ، ومكتبة دار البيان ، الطائف .
- ۳۵ الجامع في الحديث لابن وهب: عبد الله بن وهب القرشي ، ت مصطفى أبو الخير ، ط
   الأولى ، ١٤١٦ ، السعودية ، الدمام ، دار ابن الجوزي .
- -٣٦ الجامع لمسائل أصول الفقه وتطبيقها على المذهب الراجع: للدكتور عبد الكريم بن على النملة ، ط الثانية ، ت (١٤٢١) ، السعودية ، مكتبة الرشد .
- ٣٧- الحدود الأنيقة: زكريا الأنصاري، ط الأولى، ١٤١١، بيروت لبنان، دار الفكر المعاصر.
- ۳۸ الحسن بن علي البربهاري . ط الثانية ، ۱٤۱۸ ، الرياض السعودية ، تحقيق ، خالـ د الردادي ، دار السلف .

- ٣٩- حكم الانتماء إلى الفرق والأحزاب والجماعات الإسلامية: بكسر أبـو زيـد، ط الثانيـة (١٤١، الدمام، السعودية، دار ابن الجوزي
  - ٤٠ حلية الأولياء وطبقات الأصفياء: أحمد بن عبد الله الأصفهاني، دار الفكر.
- 21- خلاصة الأثر في أعيان القرن الحادي عشر: محمد أمين المحبي ، القاهرة ، دار الكتاب الإسلامي .
- 27 الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة: أحمد بن علي بن حجر العسقلاني ، (بدون بينات )
  - ٤٣- الدرر المنتقى شرح الملتقى .
- ٤٤- دلائل النبوة و معرفة أحوال صاحب الشريعة: ت: عبد المعطي قلعجي ، ط الأولى ،
   ١٤١٥هـ ، ببروت ، لبنان ، دار الكتب العلمية .
- الدين علاج الجريمة : صالح إبراهيم الصنيع ، ط ، الثانية ، السعودية ، الرشد :
   وشركة الرياض : (١٤١٩) .
- 73- الروح: لأبي عبد الله بن قيم الجوزية ـ ط ت ( بدون ) ، بيروت ، لبنان ، دار العلوم الحديثة .
- ٧٤ روضة الطالبين وعمدة المفتين: للإمام النووي ، ط الثالثة ، ١٤١٢ ، بيروت لبنان، المكتب الإسلامي .
- ٤٨ زاد المعاد في هدي خير العباد: ابن قيم الجوزية ، محمـد بـن أبــى بكـر ، ط السـابعة ،
   بيروت لبنان ، مؤسسة الرسالة ، ومكتبة المنار الإسلامية ، (١٤ ، ٥) .
- 94 زهرة التفاسير : للإمام الجليل محمد أبو زهرة ، ج ، والنوادر والزيادات على ما في المدونة من غيرها من الأمهات للقيرواني ، ج ١٤ ص ٤٦٢ .
- ٥٠ سلسلة الأحاديث الصحيحة : الألباني ، ط ( بدون ) ، ١٤١٥ ، السعودية ، الرياض ، مكتبة المعارف .
- منن ابن ماجة: محمد بن يزيد، ت بعض طلبة العلم بإشراف صالح بن عبد العزيـز
   آل الشيخ، ط الأولى ١٤٢، السعودية، الرياض، دار السلام.
- ٥٢- سنن أبي داود: للإمام سليمان بن الأشعث ، ت بعض طلبة العلم ، ط الأولى ، ١٤٢ السعودية ، الرياض .

- ٥٣- سنن الدارمي : عبد الله بن عبد الرحمن الدارمي ، ت فواز زمولي وخالـد السبع ، ط الثانية ، ١٤١٧ ، بيروت ، لبنان ، دار الكتاب العربي .
- ٥٤ السنن الكبرى: أحمد بن الحسين البيهقي، ت محمد عطا، ط الأولى ، ١٤١٤،
   بيروت لبنان، دار الكتب العلمية .
- ٥٥- سنن النسائي بشرح السيوطي : ط وتاريخ (بدون) ، بيروت ، لبنان دار الكتاب العربي .
- ٥٦ سير أعلام النبلاء: محمد بـن أحمـد الـذهبي ، ط السـابعة ، ١٤١٥هــ، بـيروت ، لبنان، مؤسسة الرسالة.
- السيرة النبوية في المصادر الأصلية: مهدي رزق الله أحمد ، ط الأولى ، الرياض
   السعودية، مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات الإسلامية ، ت ١٤١٢ .
- مذرات الذهب في أخبار من ذهب: عبد الحي ابن أحمد العكري الحنبلي ، ت عبد القادر الأرنؤوط ومحمود الأرنوؤط ، ط الأولى ، ١٤١٣ ، دمشق ، دار ابن كثير .
- ٥٩ شرح أصول اعتقاد أهل السنة و الجماعة : أبو القاسم هبة الله بن الحسن الـلا لكـائي ،
   ت أحمد سعد حمدان ، ط ، السعودية ، الرياض ، دار طيبة .
- ٦٠ شرح السنة : الحسين بن مسعود البغوي ، ت : شعيب الأرنوؤط ط الثانية ، بيروت، لبنان ، المكتب الإسلامي .
- ٣٦٠ شرح مشكل الآثار: أحمد بن محمد الطحاوي، ت شعيب الأرنوؤط، ط الأولى،
   ١٤١٥، بيروت ، لبنان ، مؤسسة الرسالة .
- 77- شعب الإيمان: للإمام البيهقي أحمد بن الحسين، ت محمد زغلول، ط الأولى، ١٤١١ بيروت ، لبنان، دار الكتب العلمية .
- ٦٣- الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية : إسماعيل بن حماد الجوهري : ط ، مصر ،
   تحقيق : أحمد عبدالغفور ، مطابع دار الكتاب العربي ، محمد حلمي .
- حصحیح ابن حبان بترتیب ابن بلبان : الأمیر علاء الدین علی بـن بلبـان ، ت شعیب
   الأرنوؤط ، ط الثانیة ، ۱٤۱٤ ، بیروت ، لبنان ، مؤسسة الرسالة .
- 70- صحيح البخاري : محمد بن إسماعيل البخاري ، ط : الثالثة ، تحقيق : مصطفى البغاء، دمشق ، سوريا ، دار ابن كثير واليمامة .

- ٦٦ صحيح الجامع : للألباني ، ط الثانية ، ١٤١٦هـ ، بيروت ، لبنان ، المكتب الإسلامي.
- حصحيح ابن خزيمة : محمد بن إسحاق بن خزيمة ، ت محمد الأعظمي ، ط الثانية ،
   بيروت ، لبنان ، المكتب الإسلامي .
- حصیح سنن أبي داود: ط الأولى: ت (١٤١٩)، الرياض، السعودية، مكتب التربية
   العربي لدول الخليج.
- 79 صحيح سنن ابن ماجة: ط، الثالثة: ت (١٤١٨) ، الرياض ، السعودية ، مكتب التربية العربي لدول الخليج .
- ٧٠ صحيح سنن الترمذي للألباني: طالأولى ، ١٤١٨، مكتب التربية العربي لدول
   الخليج ، السعودية ، الرياض .
- ٧١ صحيح سنن النسائي: للعلامة الألباني، ط الأولى، ت ( ١٤١٩)، السعودية،
   الرياض، مكتب التربية العربي لدول الخليج.
- ٧٢ صفوة الآثار والمفاهيم من تفسير القرآن العظيم: الشيخ ( الدوسري ) ، ط الأولى ،
   ١٤١٢ ، الكويت ، مكتبة دار الأرقم .
- ٧٣- طبقات الحنابلة: محمد بن أبي يعلى ، ط ت (بدون) ، بيروت ، لبنان ، دار المعرفة
- النفاق وخبائث المنافقين في التاريخ : عبد الـرحمن حنبكـة ، ط الأولى ، ١٤١٤،
   دمشق ، دار القلم .
- ٥٧- عارضة الأحوذي بشرح صحيح الترمذي: ابن العربي المالكي، ط ت (بدون)،
   بيروت، لبنان، دار الكتب العلمية.
- العزلة: أحمد بن محمد الخطابي، ت عبد الغفور البنداري، ط (بدون) ت، ١٤٠٥،
   بيروت، لبنان، دار الكتب العلمية.
- ٧٧- العقود الدرية من مناقب شيخ الإسلام ابن تيمية : محمد بن أحمد بن عبد الهادي ، ط ( بدون ) ، مصر ، مطبعة مدنى .
- حمدة القاري شرح صحيح البخاري: محمود العيني، ط الأولى، ١٣٩٢، مصر،
   مكتبة مصطفى الحلبى .
- ٧٩ عمل اليوم و الليلة: أحمد بن شعيب النسائي، ط الأولى ، ١٤١٨ ، بـيروت ، لبنــان،

- مؤسسة الكتب الثقافية.
- مون الباري لحل أدلة البخاري : صديق حسن القنولجي ، دار الرشيد، حلب ،
   سوريا .
- ٨١- غاية المرام في تخريج أحاديث الحلال والحرام: محمد ناصر الدين الألباني ، ط الثانية ،
   ١٤١٤ ، بيروت ، لبنان ، المكتب الإسلامي .
- ۸۲ غريب الحديث: لأبي إسحاق إبراهيم الحربي، ت سليمان العايد، ط الأولى،
   ۱٤۱٥، السعودية، جدة، دار المدنى.
- ۸۳ خریب الحدیث: أحمد بن محمد الخطابي ، ت عبد الكريم العزباوي ، ط (بدون)، ۱٤۱۲ ، دمشق ، دار الفكر .
- ٨٤ فتح الباري : ابن حجر العسقلاني ، ط. ت ، (بدون) ، تحقيق ، محمد عبدالباقي ،
   ومحب الدين الخطيب : ، دار المعرفة ، بيروت ، لبنان
- متح البيان في مقاصد القرآن : صديق بن حسن القنوجي ، ط (بدون) ، عني بطبعه :
   عبد الله الأنصاري ، بيروت ، لبنان ، المكتبة العصرية ، (١٤١٢) .
- ٨٦- فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية من علم التفسير : محمد بن علي الشوكاني،
   اعتنى به : يوسف الغوش ، ط الثالثة ، ١٤١٧ ، بيروت ، لبنان ، دار المعرفة .
- ۸۷ الفتن : نعيم بن حماد الخزاعي ، ت مجدي بن منصور ، ط الأولى ، ١٤١٨ ، دار
   الكتب العلمية .
- ٨٨- الفتنة وموقف المسلم منها في ضوء القرآن : عبد الحميد السحيباني ، ط . الأولى ،
   الرياض ، السعودية ، دار القاسم ، ت ١٤١٧ .
- ۸۹ الفرق بين الفرق: عبد القادر بن طاهر البغدادي ، ت إبراهيم رمضان ، ط . الأولى ،
   ۱٤۱٥ ، بيروت ، لبنان ، دار المعرفة .
- ۹۰ فرق معاصرة : د ، غالب بن علي عواجي ، ط الرابعة ، دمنه ور ، مصر ، دار لينه ،
   ۱۷۲ ، ج (۱) ص ، (۱۷۳ ، ۱۷۶) .
- 91 الفصل في الملل والأهواء والنحل: الإمام على بن أحمد بن حزم، ت أحمد شمس الدين، ط الأولى، ١٤١٦، بيروت، لبنان، دار الكتب العلمية.
  - ٩٢ الفقه الإسلامي وأدلته: وهبة الزحيلي، ط الرابعة، ١٤١٨، دمشق، دار الفكر،

- ٩٣ في ظلال القرآن : سيد قطب .
- ٩٤ في ظلال القرآن : سيد قطب ، ط الثانية عشر ، ١٤١٦ ، مصر ، دار الشروق .
- 90 كتاب العلم: لفضيلة الشيخ: محمد بن صالح العثيمين رحمه الله، إعداد فهد السليمان، ط الأولى، ١٤١٧، السعودية، الرياض، دار الثريا.
- 97 الكمال في ضعفاء الرجال ، عبد الله بن عدي ، ت لجنة من المختصين ، ط الثانية ، 1810 ، بيروت ، لبنان ، دار الفكر .
- ٩٧ الكواكب السائرة بأعيان المائة العاشرة : نجم الدين الغزي ، ت جبرائيل سليمان ، ط
   الثانية ، ٩٧٩ م ، بيروت ، لبنان ، دار الآفاق الجديدة .
- ٩٨ لسان العرب: ابن منظور ، ط الثانية ، ١٤١٨ ، ت أمين محمد ، ومحمد الصادق ،
   بروت لبنان ، دار إحياء التراث العربي .
- 99 مجمع الزوائد و منبع الفوائد : علي بن أبي بكر الهيثمي ، ط الثالثة ، ١٤١٢، بـيروت، لبنان ، دار الكتاب العربي .
  - ١٠٠- مجموعة فتاوى ابن تيمية : جمع وترتيب عبد الرحمن القاسم ،
- 101- محاسن التأويل: محمد جمال الدين القاسمي ، ط الأولى ، تصحيح محمد فواد ، دار أحياء الكتب العربية ، ( ١٣٧٩ ) .
- ١٠٢ تحقيق موقف الصحابة في الفتنة من روايات الإمام الطبري والمحدثين : محمد المحزون ، ط الثالثة ،١٤١٢ ، السعودية ، الرياض ، دار طيبة ، ومكتبة الكوثر .
- ١٠٣- مدارج السالكين: لابن القيم، ط الأولى ١٤٠٣هـ، بيروت، لبنان، دار الكتب العلمية
- ١٠٤ مدارك التنزيل وحقائق التأويل: عبدالله النسفي ، ط. الأولى ، بيروت ، لبنان ،
   تحقيق ابراهيم رمضان ، دار القلم ، ١٤٠٨ ،
- ١٠٥ المستدرك على الصحيحين في الحديث وفي ذيله تلخيص المستدرك: الحاكم محمد بـن عبد الله ، والتلخيص للذهبي ، ط والتاريخ (بدون) ، دار الكتب العلمية .
- 107- المستصفى من علم الأصول: أبو حامد الغزالي محمد بن محمد، ط الأولى ، ١٣٢٢، مصر ، المطبعة الأميرية .
  - ١٠٧- مسلم بشرح النووي : دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان ، توزيع مكتبة الباز .

- ۱۰۸- مسند أبي داود للطيالسي : سليمان بن داود بن الجمارود ، ت محمد التركمي ، ط الأولى، ۱٤۱۹ ، مصر ، هجر للطباعة والنشر .
- ۱۰۹ مسند أبي يعلى الموصلي: أحمد بـن علـي بـن المثنـى ، ت مصـطفى عبـد القـادر ، ط
   الأولى ، ١٤١٨ ، بيروت ، لبنان ، دار الكتب العلمية .
- ١١٠ مسند الإمام أحمد وبهامشه منتخب كنز العمال : ط/ الثانية ، ١٣٩٨ ، دار الكتب العلمية ، توزيع دار الباز .
- 111- مسند الموصلي: أبو يعلى أحمد بن علي التميمي، ت حسين أســـد ط الأولى، ١٤١٢- ، دمشق، دار الثقافة العربية.
- ۱۱۲ مصباح الزجاجة في زوائد ابن ماجة : أحمد بـن أبـي بكـر البوصـيري ، ت موسـى محمد، وعزت علي ، ط و تاريخ ( بدون ) ، مصر القاهرة ، مطبعة حسان .
- ١١٣ المصباح المنير: أحمد الفيومي، ت يوسف الشيخ محمد، ط الثانية، ١٤١٨، بـيروت لبنان، المكتبة العصرية.
- ۱۱۶ المصنف : عبد الرزاق الصنعاني ، ت حبيب الرحمن الأعظمي ، ط الثانية ،
   ۱۱۶ هـ ، بيروت ، لبنان ، المكتب الإسلامي .
- ١١٥ مصنف ابن أبي شيبة : عبد الله بن مجمد ، ت مختار الندوي ، ط الأولى ، ١٤٠٣هـ،
   الهند ، الدار السلفية .
- ۱۱۶- معالم التنزيل: الحسين بن مسعود البغوي ، ت خالد العك ومروان سوار ، ط الثانية ، ۱۲- معالم التنزيل: الحسين بن مسعود البغوي ، ت خالد العرفة .
- ۱۱۷ معالم السنن للخطابي : ضمن مختصر سنن أبي داود وته ذيب ابن القيم ، ت أحمد شاكر ومحمد الفقي ، ط ت ( بدون ) ، بيروت ، لبنان ، دار المعرفة .
- ١١٨- معجم الفاظ العقيدة: عامر عبد الله فالح، ط الثانية، ١٤٠٢هـ، السعودية، السعودية، الرياض، مكتبة العبيكان.
- 119- معجم البلدان : ياقوت الحموي ، ط . الأولى ، ١٤٠١ ، دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان .
- ۱۲۰ المعجم الصغير: سليمان بن أحمد الطبراني ، ت كمال يوسف ، ط الأولى ، ١٤٠٦،
   بيروت ، لبنان ، مؤسسة الكتب الثقافية .

- ١٢١- المعجم الكبير: سليمان بن أحمد الطيراني ، ت حمدي عبد الجيد ، ط ( بدون ) .
- ۱۲۲ المعجم الوسيط: إبراهيم مصطفى وأحمد الزيات وحامد عبد القادر ومحمد النجار، ط الثانية، استانبول، تركيا، المكتبة الإسلامية للطباعة والنشر والتوزيع، يدون تاريخ.
- 1۲۳ معجم مفردات ألفاظ القرآن: الحسين بن محمد الراغب الأصفهاني ، ت إبراهيم شمس الدين ، ط الأولى ، ١٤١٨ ، بيروت ، لبنان ، دار الكتب العلمية .
- 178- معجم مقاییس اللغة : أحمد بن فارس بن زكریا ، ط . الثانیة ، مصر ، تحقیق وضبط: عبد السلام هارون ، شركة مكتبة ومطبعة ، مصطفى البابى الحلبى وأولاده .
- ١٢٥ المغني : عبد الله بن أحمد بن قدامة ، ت عبد الله التركي وعبد الفتاح محمد ، ط الثانية ،
   ١٤١٣ ، مصر ، هجر للطباعة والنشر والتوزيع والإعلان .
- 177- المغنى عن حمل الإسفار في الأسفار في تخريج ما في الإحياء من الأخبار: للحافظ العراقي عبد الرحيم بن الحسين، ت أشرف عبد المقصود، ط الأولى، ١٤١٥، السعودية، الرياض، مكتبة دار طبرية.
- ١٢٧- مقدمات في الأهواء والافتراق والبدع: ناصر العقل ، ط الأولى ، ١٤١٤ ، الرياض، السعودية ، دار الوطن .
- ۱۲۸ مكانة وسائل الإعلام الجماهيرية في تحقيق وحدة الأمه: سيد محمد ساداتي الشنقيطي،
   ط الأولى ، الرياض ، السعودية ، دار عالم الكتب ، ت١٤١٨ .
- ۱۲۹ الملل والنحل: محمد بن عبد الكريم الشهرستاني ، ت محمد الفاضلي ، ط الثانية ،
   ۱۲۱ ، بروت ، لبنان ، المكتبة العصرية.
- ۱۳۰ منهاج السنة النبوية في نقض كلام الشيعة والقدرية: ت محمد رشاد سالم ، ط
   الأولى ، ١٤٠٦ ، دار الكتاب الإسلامي .
- ۱۳۱ الموافقات: للإمام الشاطبي إبراهيم بن موسى ، ت مشهور حسن ، ط الأولى ، 1۳۱ المعودية ، الخبر ، دار ابن عفان .
- ۱۳۲ الموسوعة الفقهية : وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية بدولة الكويت ، ط . الاولى، الكويت ، مطابع دار الصفوة ، (١٤١٥) .
- 1٣٣ موسوعة نضرة النعيم في مكارم الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم: إعداد مجموعة من المختصين ، ط الأولى ، السعودية ، جدة ، دار الوسيلة .

- ١٣٤ نصب الراية لأحاديث الهداية : عبد الله بن يوسف الزيلعي ، ط . الثالثة ، ١٤٠٧ ، بيروت ، لبنان ، دار إحياء التراث العربي .
- ۱۳۵ نهاية المحتاج إلى شرح المنهاج: محمد بـن أحمـد الرملـي، ط الثالثـة، ١٤١٣، بـيروت لبنان، دار إحياء التراث العربي.
- ١٣٦ النهاية في غريب الحـديث و الأثـر : المبـارك بـن محمـد بـن الأثـير ، ت طـاهر الـزاوي ومحمود الطناحي ، بيروت ، لبنان ، المكتبة العلمية .
- ۱۳۷ الولاء و البراء في الإسلام : محمد سعيد القحطاني ، ط الثامنة ، ١٤١٧ ، السعودية ، الرياض ، دار طيبة .

# فهرس الموضوعات

| الموضــــوع                                        | الصفحة |
|----------------------------------------------------|--------|
| المقدمة                                            | ٣      |
| أسباب اختيار الموضوع                               | ٤      |
| خطة الرسالة                                        | ٥      |
| منهجي في الرسالة                                   | ٩      |
| التمهيد: مقاصد الإسلام في حفظ الضروريات الخمس      | 11     |
| الفصل الأول: معنى فتنال الفتنة مع ذكر نماذج من ذلك | 10     |
| المبحث الأول: معنى قتال الفتنة وأنواعه             | ١٧     |
| المطلب الأول: تعريف قتال الفتنة وأنواعه            | ١٧     |
| القتال لغة واصطلاحاً                               | ١٧     |
| أنواع القتال الحاصل بين المسلمين                   | ۲۱     |
| ١ – القتال بين الشعوب                              | ۲۱     |
| ٢- القتال بين الفرق الإسلامية                      | **     |
| ٣- قتال العصبية                                    | 37     |
| المطلب الثاني: تعريف الفتنة و أنواعه               | 79     |
| معنى الفتنة لغة                                    | 79     |
| أنواع الفتنة                                       | ٣٢     |
| أ – فتنة معنوية فكرية بالتضليل والتشكيك في الدين   | ٣٢     |
| ب- فتنة الإعلام والتعليم                           | ٣٨     |
| فتنة حسية بالإرهاب والتعذيب                        | ۱3     |
| أسباب وأنواع الفتن                                 | ٤٦     |
| المبحث الثاني : نماذج من قتال الفتنة               | 07     |

| الصفحة | الموضــــوع                                                |
|--------|------------------------------------------------------------|
| ٥٢     | المطلب الأول: نموذج من عصر الصحابة                         |
| ٥٣     | وقفات مع الفتن                                             |
| ٥٨     | المطلب الثاني : نموذج من عصر التابعين                      |
| ٥٢     | الفصل الثاني: حالات فتتال الفتنة ودوافعه                   |
| ٧٢     | المبحث الأول: حالات قتال الفتنة                            |
| 77     | المطلب الأول: عدم ظهور المحق من المبطل                     |
| ٧٢     | المسألة الأولى: تلبس الخلافات على المسلم غير النقية        |
| ٨٢     | المسألة الثانية: تلبس الحق على طلبة العلم                  |
| ٧.     | المسألة الثالثة: مع كل من المختلفين حق                     |
| ٧١     | المطلب الثاني: القتال بين طائفتين مسلمتين                  |
| ٧٣     | المطلب الثالث: غياب الحاكم وعدم وجود قيادة شرعية واضحة     |
| ٧٦     | المطلب الرابع: القتال في طلب الملك وآثاره                  |
| ۸.     | المبحث الثاني: دوافع قتال الفتنة                           |
| ۸٠     | المطلب الأول: شبهات دينية                                  |
| ٨٥     | المطلب الثاني: أطماع دنيوية                                |
| ۸۸     | المطلب الثالث: مواقف شخصية                                 |
| ۹.     | المطلب الرابع: دور الأعداء في قتال الفتنة                  |
| 90     | الفصل الثالث : حكم القتال في الفتنة و أدلته                |
| 97     | المبحث الأول: الأدلة العامة على حكم القتال في الفتنة       |
| 97     | المطلب الأول : تعظيم الدماء                                |
| ١      | المطلب الثاني: تحريم الافتراق و الاختلاف                   |
| ١.٧    | المبحث الثاني : الأدلة الخاصة في حكم القتال في الفتنة      |
| 11.    | (المطلب الأول: الأدلة من القران على تحريم القتال في الفتنة |

| الصفحة | الموضــــوع                                                       |
|--------|-------------------------------------------------------------------|
| 11.    | المطلب الثاني: الأدلة من السنة على تحريم القتال في الفتنة         |
| 117    | المطلب الثالث: مواقفُ الصحابة والسلف الصالح من القتال في الفتنة   |
| 114    | أولاً: أدلة موقف الصحابة من القتال في الفتنة                      |
| 117    | ثانيًا: مواقف السلف من القتال في الفتنة                           |
| 119    | المبحث الثالث : واجب المسلم عند وقوع قتال الفتنة                  |
| 119    | المطلب الأول: الاعتزال و الهروب من الفتنة                         |
| 177    | المطلب الثاني : تخذيل الناس ومنعهم من القتال في الفتنة            |
| 171    | المطلب الثالث: الاشتغال بعبادة الله عند وقوع الفتن                |
| 171    | المطلب الرابع : حكم الدفاع عن النفس و المال والعرض عند وقوع       |
|        | قتال الفتنة                                                       |
| 179    | الفصل الرابع : أثار فتال الفتنة ونتائجه                           |
| 131    | المبحث الأول: آثار قتال الفتنة                                    |
| 131    | المطلب الأول: انعدام الأمن وإثارة الرعب                           |
| 180    | المطلب الثاني: الانشغال عن الجهادوإعلاء كلمة الله                 |
| ١٤٨    | المطلب الثالث: الآثار النفسية والاجتماعية التي يسببها قتال الفتنة |
| 189    | أولاً: الآثار النفسية على أفراد المجتمع                           |
| 10.    | ثانياً: الآثار الاجتماعية التي تصاب بها الأمة                     |
| 108    | المبحث الثاني : نتائج قتال الفتنة                                 |
| 108    | المطلب الأول: تمزيق وإضعاف وحدة الأمة                             |
| 107    | المطلب الثاني: ظهور الفرق والأحزاب المتصارعة                      |
| 771    | المطلب الثالث: ضياع الحقوق وسفك الدماء                            |
| 777    | الفصل الخامس: وسائل دفع قتال الفتنة                               |
| 170    | المبحث الأول : وسائل دفع قتال الفتنة قبل وقوعه                    |

| الصفحة | الموضــــوع                                    |
|--------|------------------------------------------------|
| 170    | المطلب الأول : الحرص على جمع كلمة المسلمين     |
| ١٧٠    | المطلب الثاني : تعميق الأخوة الإيمانية         |
| ۱۷٤    | المطلب الثالث : التحذير من دعاة الفتنة         |
| 179    | المبحث الثاني: وسائل دفع قتال الفتنة بعد وقوعه |
| 179    | المطلب الأول: التحاكم إلى الكتاب و السنة       |
| 148    | المطلب الثاني: إصلاح ذات البين                 |
| ١٨٥    | فوائد إصلاح ذات البين                          |
| 119    | الغاتة                                         |
| 191    | فهرس المصادر و المراجع                         |
| 7 • 7  | فهرس الموضوعات                                 |